BAB III

METODOLOGI PENELITIAN

3.1 Paradigma Penelitian

Paradigma merupakan kerangka berfikir atau pandangan dasar yang
digunakan peneliti dalam memahami suatu fenomena yang akan diteliti atau
menentukan cara seorang melihat dunia yang dianggap penting untuk diteliti.
Paradigma dianggap penting untuk menentukan jawaban bagaimana seseorang
menafsirkan suatu fenomena yang akan diteliti. (Puspitasari & Rusmiati, 2021).

Menurut (Creswell & Poth, 2018) paradigma konstruktivisme memandang
bahwa realitas sosial dibentuk oleh pengalaman subjek, bukan sesuatu yang bersifat
tunggal dan objektif. Creswell menjelaskan bahwa dalam paradigma
konstruktivisme peneliti berusaha memahami makna yang diberikan individu
terhadap suatu fenomena yang diteliti sehingga makna itu dipandang sebagai hasil
dari proses interaksi sosial, pengalaman personal peneliti, dan konteks budaya pada
individu.

Penelitian ini menggunakan Paradigma Konstruktivisme. Paradigma
konsruktivisme memandang realitas sosial sebagai suatu yang telah dibentuk
melalui pengalaman, interaksi, dan makna yang diciptakan oleh indivisu itu sendiri,
nukan merupakan realitas Tunggal yang sudah ada secara objektif. Yang pada
artinya, setiap dari indivisu atau kelompok dapat memiliki pemahaman yang
berbeda dan setiap suatu fenomena sosial dikarenakan pengalaman individu yang
berbeda. Dengan itu, realitas sosial tidak bersifat tetap, melainkan sibangun secara
sosial melalui interaksi dan intepretasi pada konteks tertentu.

Pemilihan Paradigma didasarkan pada tujuan penelitian ini untuk
memahami dan menafsirkan makna yang dibangun oleh Masyarakat Tionghoa
Tangerang Selatan dalam menjalankan tradisi Cheng Beng. Melalui pendekatan
konstruktivis, peneliti bisa melihat bagaimana nilai, simbol, dan juga praktik budaya
Cheng Beng yang dipahami secara subjektif oleh para pelaku tradisi. Dengan ini,
paradigma yang dipakai penulis dianggap paling tepat karena

31

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



memungkinkan peneliti menggali pengalaman, persepsi, dan juga cara masyarakat

Tionghoa Tangerang Selatan mempertahankan tradisi Cheng Beng.

3.2 Jenis dan Sifat Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Pendekatan
kualitatif menjadi pilihan untuk penelitian ini karena bertujuan untuk menjadi
informasi terkait dengan budaya Cheng Beng dan makna apa yang berusaha
disampaikan oleh etnis Tionghoa dalam tradisi Cheng Beng.

Menurut Creswell dan Poth (2018), penelitian kualitatif suatu pendekatan
untuk memahami makna yang dianggap berasal dari masalah sosial atau
kemanusiaan. Pendekatan ini fokus untuk memahami pengalaman, nilai, dan
pandangan partisipan melalui interpretatif. Peneliti mau mengupayakan untuk
memahami bagaimana masyarakat keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan
memaknai simbol- simbol yang terdapat di dalam tradisi Cheng Beng.

Pendekatan penelitian menggunakan kualitatif deskriptif dinilai paling tepat
karena tradisi Cheng Beng merupakan tradisi budaya yang mengandung nilai-nilai
simbolik, spiritual, dan sosial dipahami melalui pemahaman mendalam terhadap
makna yang hidup di masyarakat pelaku tradisi Cheng Beng. penelitian yang dibuat
ini diharap dapat menghadirkan gambaran mengenai bagaimana pemaknaan
dijalankan dalam konteks tradisi Cheng Beng dan juga makna tersebut
merepresentasikan nilai penghormatan kepada leluhur, serta pelestarian identitas

budaya Cheng Beng di kalangan keturunan Tionghoa Tangerang Selatan.

3.3 Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode

fenomenologi. Metode fenomenologi digunakan untuk memahami suatu fenomena
berdasarkan pengalaman langsung yang dialami oleh individu atau kelompok
tertentu. Fenomenologi berfokus pada bagaimana seseorang memaknai pengalaman
yang mereka alami dalam kehidupan sehari-hari, khususnya yang berkaitan dengan
nilai, kepercayaan, dan makna yang dirasakan secara subjektif. Menurut Creswell
(2014), fenomenologi merupakan pendekatan yang digunakan untuk menggali dan
memahami makna dari pengalaman hidup seseorang terhadap suatu peristiwa atau

fenomena tertentu.
32

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Metode fenomenologi digunakan dalam penelitian ini untuk memahami
makna tradisi Cheng Beng di kalangan Generasi Z keturunan Tionghoa. Penelitian
ini melihat Cheng Beng sebagai sebuah fenomena budaya yang masih dijalankan
hingga saat ini, namun dimaknai secara berbeda oleh generasi muda. Makna
tersebut dapat terlihat dari pengalaman mereka saat mengikuti tradisi Cheng Beng,
misalnya saat menyiapkan persembahan makanan, menyalakan dupa, membakar
kertas sembahyang, serta berinteraksi dengan anggota keluarga. Dengan demikian,
peneliti berupaya menggambarkan bagaimana Generasi Z keturunan Tionghoa

memaknai tradisi Cheng Beng berdasarkan pengalaman pribadi mereka.

3.4 Teknik Pengumpulan Data

Teknik pengumpulan data dalam penelitian merupakan hal yang penting
guna menentukan kualitas dalam penelitian. Penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif, pengumpulan data dilakukan secara langsung dan alamiah. Menurut
Creswell dan Poth (2018), pengumpulan data pada penelitian kualitatif dilakukan

secara langsung antara peneliti dan narasumber agar hasil temuan lebih mendalam.

3.4.1. Data Primer

Data primer merupakan data yang diperoleh secara langsung oleh peneliti
dari sumber pertama di lapangan. Pada penelitian ini, data primer diperoleh melalui
wawancara mendalam dengan ahli yang memahami tradisi Cheng Beng, dalam hal
ini adalah tokoh masyarakat Tionghoa atau pihak yang memiliki pengetahuan
mengenai budaya dan tradisi Tionghoa. Wawancara dengan ahli dilakukan terlebih
dahulu untuk memberikan gambaran umum dan acuan awal mengenai makna tradisi
Cheng Beng. Setelah memperoleh acuan dari ahli, peneliti kemudian melakukan
wawancara mendalam kepada Generasi Z keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan
yang masih mengikuti tradisi Cheng Beng. Wawancara ini bertujuan untuk
menggali pemaknaan mereka terhadap tradisi Cheng Beng berdasarkan pengalaman
pribadi yang mereka alami. Selain wawancara, peneliti juga melakukan observasi
dan dokumentasi selama proses pengumpulan data untuk mendukung hasil

wawancara.

3.4.1. Data Sekunder

33

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Data sekunder merupakan data yang diperoleh dari sumber yang telah
tersedia sebelumnya. Dalam penelitian ini, data sekunder diperoleh melalui jurnal,
buku, dan artikel yang membahas mengenai tradisi Cheng Beng serta budaya
Tionghoa. Selain itu, peneliti juga menggunakan dokumentasi berupa foto-foto
yang diambil saat mengikuti atau mengamati pelaksanaan tradisi Cheng Beng.

Penggunaan data sekunder bertujuan untuk memperkuat dan melengkapi
data primer, serta membantu peneliti dalam memahami konteks tradisi Cheng Beng
secara lebih luas. Data sekunder juga digunakan sebagai bahan pendukung dalam
menganalisis perbedaan dan perubahan pemaknaan tradisi Cheng Beng, khususnya

di kalangan Generasi Z keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan.

3.5 Keabsahan Data

Menurut Sugiyono (2020), triangulasi merupakan pemeriksaan keabsahan
data yang memanfaatkan sesuatu yang lain diluar data digunakan sebagai
pembanding untuk memastikan apakah data tersebut valid atau tidak. Triangulasi
data dalam penelitian kualitatif agar data yang didapatkan valid dan tidak hanya dari
satu sumber saja. Triangulasi data dilakukan bertujuan untuk memperoleh data yang
valid dan juga konsisten dan juga membantu peneliti agar lebih meningkatkan

pemahaman terkait data yang telah ditemukan oleh peneliti.

Penulis melakukan triangulasi data dengan melakukan wawancara yang
mendalam terhadap Elsa Novia Sena, sebagai key Infoman, wawancara dilakukan
untuk mengetahui tentang budaya Cheng Beng lebih mendalam karena Elsa Novia
Sena merupakan peranakan Tionghoa Tangerang Selatan yang mendalami tentang
budaya Tionghoa dan mendapatkan award dari PSMTI (Paguyuban Sosial Marga
Tionghoa Indonesia) sebagai content creator muda, pegiat budaya Cina Benteng.
Wawancara lain dilakukan kepada peranakan Tionghoa Tangerang Selatan agar data

yang diterima oleh peneliti valid dan juga kredibilitas.

3.6 Teknik Analisis Data

34

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Menurut Sugiyono (2019), menjelaskan teknik analisis data adalah proses
sistematis untuk menyusun dari narasumber yang sudah diwawancara, dan juga
dokumentasi untuk memahami dan menginformasikan temuannya secara valid dan
terpercaya. Menurut Miles, Huberman & Saldana (2014), ada tiga teknik analisis
data kualitatif, proses teknik ini dilakukan mendalam selama proses penelitian ini,

3 teknik analisis data kualitatif adalah:

1. Reduksi Data

Setelah penulis memperoleh hasil wawancara dari para informan,
penulis erlebih dahulu melakukan proses peninjauan dan penyimpulan awal
terhadap data yang dikumpulkan, pada tahap ini, penulisan menyeleksi dan
memilah data yang dianggap relevan dengan fokus dengan tujuan penelitian,
sehingga informasi yang digunakan benar- benar sesuai dengan topik yang di
kaji. Data yang tidak berkaitan secara langsung dengan penelitian disisihkan
agar pembahasan tetap terarah dan sistematis. Penyajian hasil ini dilakukan
secara runtut dan jelas, dengan menekankan temuan-temuan penting yang
diperoleh dari hasil wawancara, sehingga pembaca dapat memahami gambaran
tradisi Cheng Beng berdasarkan data lapangan yang telah di analisah oleh

penulis.

Setelah penulis mendapatkan hasil wawancara dari informan, penulis
membuat penyimpulan dan memilih data yang relevan dengan penelitian ini
sebelum penulis memberikan informasi mengenai Cheng Beng dalam bentuk

hasil penelitiannya.
2. Penyajian Data

Peneliti akan menguraikan data hasil dari wawancara yang mendalam
bersama beberapa informan secara sistematis dan terstruktur yang akan
didukung dengan adanya dokumentasi hasil wawancara dan beberapa foto
mengenai tradisi Cheng Beng, hasil dari wawancara bersama informan peneliti
akan menyesuaikan dan menyeleksi pertanyaan yang sesuai dengan tujuan dari

penulisan penelitian ini. Sehingga pembahasan dapat selaras dengan bab bab

35

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



penelitian. Hasil dari wawancara bersama informan disajikan melalui analisis
mendalam terlebih dahulu untuk bisa mendapatkan makna, nilai, dan pesan yang
terkandung dalam praktisi tradisi Cheng Beng. Lalu analisis yang sudah
dilakukan oleh penulis akan dituangkan di dalam bab pembahasan dengan
mengaitkannya kepada kerangka teori dari penelitian ini dan konsep yang
digunakan penulis, sehingga dalam penulisan ini memberikan pemahaman yang

utuh dan lengkap terhadap tujuan yang diteliti.
Kesimpulan atau verifikasi data

Penelitian ini akan Menyusun dan membahas berdasarkan data yang
telah diperoleh selama proses penelitian ini berlangsung. Data yang telah
dihasilkan dari wawancara dengan para informan serta dokumentasi yang telah
dikumpulkan oleh peneliti sebagai data pendukung. Seluruh data kemudian
diolah dan juga dianalisis secara cermat untuk mengumpulkan pol, makna, serta
keterkaitan antara temuan lapangan dengan focus penelitian. Hasil analisis ini
selanjutnya dibahas secara lebih mendalam dengan merujuk pada rumusan
masalah yang telah ditetapkan sejak awal penelitian. Pada tahap akhir penulisan
peneliti menarik Kesimpulan berdasarkan keseluruhan hasil analisis dan
pembahasan tersebut, sehingga Kesimpulan yang dihasilkan dari wawancara
dapat menjawab rumusan masalah secara asli dan jelas, sesuai data empiris yang

diperoleh selama berlangsungnya wawancara.

36

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



BAB 1V

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

4.1 Subjek dan Objek Penelitian
4.1.1. Subjek Penelitian

Subjek dalam penelitian ini adalah lima orang informan yang dipilih
berdasarkan analisis yang dilakukan peneliti, lima orang tersebut merupakan
warga Tangerang Selatan keturunan Tionghoa yang masih menjalankan tradisi

Cheng Beng, kelima informan tersebut terdiri dari:
e Informan 1 (Livia Jenifer)

Seorang pekerja kantoran, berusia 23 tahun, lulusan Ilmu Komunikasi
Universitas Multimedia Nusantara, yang setiap tahunnya menjalankan
Cheng Beng. Livia memberikan informasi mengenai tradisi Cheng Beng

yang la jalankan setiap tahun bersama keluarganya.
o Informan 2 (Stefhanie Angelina Hartonwo)

Seorang konten kreator sosial media Instagram dan Tiktok, yang
mengunggah konten mengenai budaya Tionghoa, Stefthanie memberi
informasi tentang budaya Cheng Beng yang ia pelajari dari kecil, karena

Stefhanie tertarik dengan budaya Tionghoa.
o Informan 3 (Margery Kyoko)

Seorang mahasiswa Universitas Pelita Harapan, yang setiap tahunnya
menjalankan tradisi Cheng Beng. Margery memberikan informasi mengenai

tradisi Cheng Beng yang dilakukan bersama keluarganya.
o Informan 4 (Vanness Dharma)

Seorang pekerja kantoran, berusia 24 tahun yang setiap tahunnya
menjalankan tradisi Cheng Beng di daerah Tangerang Selatan. Vanness
memberikan informasi yang cukup relevan mengenai tradisi Cheng Beng

keluarganya.

37

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



o Informan 5 (Elsa Novia Sena)
Merupakan seorang content creator dan pegiat budaya Tionghoa.

Statusnya sebagai representasi public tentang budaya Tionghoa, berbeda
dengan informan lainnya yang hanya sebagai praktisi atau pelaku

budaya Cheng Beng.

o Informan 6 (Didi Halim & Merry)
Merupakan seorang aktivis Budaya Cina Benteng, berbeda dengan
informan lain yang hanya sebagai pelaku Cheng Beng

4.1.2. Objek Penelitian

Objek penelitian ini adalah tradisi Cheng Beng yang dijalankan oleh
masyarakat keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan. Cheng Beng merupakan
kegiatan ziarah leluhur yang dilakukan setiap tahun. Pada tradisi ini, keluarga
biasanya pergi ke makam untuk membersihkan area makam, menyalakan dupa,
membawa makanan persembahan, membakar kertas sembahyang, dan mendoakan

leluhur.

Penelitian ini menaruh perhatian pada simbol-simbol yang digunakan dalam
ritual tersebut serta makna yang dipahami oleh masyarakat yang melaksanakannya.
Setiap tindakan dalam Cheng Beng memiliki arti tertentu yang telah diwariskan dari
generasi ke generasi. Makna ini muncul melalui kebiasaan keluarga, ajaran orang

tua, serta interaksi antar anggota komunitas Tionghoa.

Karena itu, fokus penelitian bukan hanya pada kegiatan upacara Cheng Beng
itu sendiri, tetapi juga pada bagaimana masyarakat mengartikan simbol- simbol
tersebut dan bagaimana makna itu dikomunikasikan dalam keluarga maupun
komunitas. Dengan melihat proses ini, penelitian berusaha memahami bagaimana
tradisi Cheng Beng tetap dipertahankan dan dimaknai oleh keturunan Tionghoa di

Tangerang Selatan.

4.2 Hasil Penelitian

38

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



4.2.1. Proses Makna Pemikiran Individu dalam Pelaksanaan Tradisi Cheng
Beng

Menurut Mead, pikiran (mind) adalah bentuk percakapan internal, yaitu
proses ketika seseorang berinteraksi dengan dirinya sendiri menggunakan simbol-
simbol bermakna. Dalam proses ini, individu memilih dan menafsirkan stimulus
yang ingin ia respons. Simbol termasuk bahasa digunakan sebagai alat berpikir,
meskipun tidak selalu tampak secara nyata. Melalui penggunaan simbol tersebut,
seseorang secara tidak langsung merujuk pada dirinya sendiri dan membentuk
identitas berdasarkan bagaimana individu memahami reaksi orang lain terhadap
perilakunya. Dengan demikian, pikiran berfungsi sebagai konsep diri yang berisi
kesadaran individu terhadap dirinya sebagai objek (Griffin, Ledbetter, & Sparks,
2019:56).

Berdasarkan dari hasil wawancara narasumber bernama Livia yang ikut
serta dalam melaksanakan tradisi Cheng Beng bahwa makna simbolik dalam tradisi
Cheng Beng seperti dupa, makanan persembahan, dan kertas sembahyang dipahami
sebagai bentuk komunikasi dan penghormatan kepada leluhur. Pemaknaan ini
sejalan dengan teori komunikasi simbolik George Herbert Mead, yang menjelaskan
bahwa manusia memberi arti pada tindakan dan objek melalui proses interaksi dan

pengalaman sosial.

“ Kalau menurut aku tuh dupa tuh sebagai simbol komunikasi dan penghormatan
kita seperti mengirim doa ke leluhur. Dan kalau kayak makanan persembahannya
itu ya melambangkan ucapan terima kasih sekaligus sebuah ingatan kita gitu
bahwa makanan yang kita nikmatin hari ini tuh ya berkat jasa dari mereka juga
gitu. Dan kalau kertas sembahannya itu atau biasa keluarga aku tuh nyebutnya
Kim Chua, itu tuh menjadi simbol rejeki yang kita kirimin ke dunia leluhur.” (Livia,

2025).

Dalam pembahasan di atas, Dalam konteks ini, dupa dimaknai sebagai penghubung
doa, makanan persembahan dipahami sebagai wujud ingatan dan penghargaan
kepada leluhur, sementara kertas sembahyang dilihat sebagai simbol dukungan bagi

leluhur di alam lain.

39

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Hal ini juga dinyatakan oleh narasumber yang bernama Stethanie yang
menyatakan dupa merupakan simbol komunikasi kepada leluhur yang sudah tidak

ada dan juga tradisi ini dilakukan untuk menghormati dan mengenang leluhur.

“Kalau menurutku, itu semua ada simbolnya, ya, jadi bukan hal yang sia-sia.
Kalau dupa sendiri itu kan simbolnya seperti harumnya kebajikan. Jadi, kita itu
seperti mengingat apa saja kebajikan yang selama ini leluhur kita lakukan selama
hidupnya, dan kita juga termasuk di dalamnya. Untuk tata caranya, misalnya yang
pegang dupa saja kan ada yang dari atas kepala,di depan maa... Itu semua ada
maknanya. Jadi, kita sebagai keturunannya masih mengingat beliau, masih
menancapkan dupa, artinya masih mengenang beliau... ”(Stefhanie,2025)

Dalam pembahasan di atas, dupa dipahami sebagai simbol harum kebajikan
serta pengingat terhadap kebaikan yang dilakukan leluhur semasa hidup. Dupa juga
dimaknai sebagai simbol penghormatan dan cara untuk mengenang leluhur. Setiap
gerakan dipandang sebagai bentuk kesadaran diri dari para leluhur untuk tetap
menjaga hubungan spiritual dengan para leluhur, serta menegaskan bahwa mereka
masth dihormati dan diingat dalam kehidupan modern saat ini. Maka hal tersebut
bukan hanya ritual, tetapi bentuk komunikasi simbolik yang menghubungkan

generasi sekarang dengan nilai-nilai yang diwariskan leluhur mengenai dupa.

Berdasarkan dari kutipan kedua narasumber tersebut membahas tentang hal
yang serupa mengenai dupa pada tradisi Cheng Beng yang berkaitan dengan teori
pemikiran menurut George Herbert Mead bahwasannya dapat disimpulkan dupa
sebagai simbol komunikasi, penghormatan, dan pengingat kebajikan leluhur yang
terus dijaga melalui tata cara ritual yang bermakna. Hal ini pun dinyatakan oleh key

informan dari hasil penelitian ini yang membahas hal yang serupa.

“Tradisi ceng beng sama seperti sembahyang leluhur yang lain. Dupa sebagai
media untuk berdoa dan jumlahnya 2, makanan biasanya tiap keluarga/daerah
beda-beda. Yang pasti ada babi, ayam, ikan yang melambangkan 3 unsur air,
udara, dan darat. Jika sembahyang leluhur tidak ada kertas sembahyang, adanya
kirim uang, baju, emas, dll. semua itu untuk menggambarkan cara menghormati
para leluhur.”(Elsa,2025)

Melalui pernyataan diatas mengenai komunikasi Simbolik tradisi Cheng

Beng, bahwa komunikasi simbolik yang terkandung di dalam tradisi semua

40

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



dilakukan untuk menghormati para leluhur kita, dan juga ungkapan terima kasih

kepada leluhur semasa mereka hidup sudah mengurus kita.

4.2.2. Pembentukan Identitas, Peran, dan Pengalaman Emosional Individu
dalam Tradisi Cheng Beng

Menurut Mead, diri (self) adalah kemampuan seseorang untuk melihat
dirinya tidak hanya sebagai pelaku, tetapi juga sebagai sesuatu yang bisa ia nilai dan
pahami dari sudut pandang orang lain. Kemampuan ini tumbuh melalui hubungan
sosial dan penggunaan bahasa. Dalam prosesnya, individu merespons tindakannya
sendiri- seolah ia sedang berbicara, menimbang, dan menjawab dirinya sebagaimana
ia berinteraksi dengan orang lain. Karena itu, seseorang dapat menjadikan dirinya
sebagai objek sekaligus subjek dalam tindakan yang ia lakukan. Self pada akhirnya
merupakan bagian dari proses sosial yang membentuk bagaimana individu
memahami dirinya di tengah masyarakat.

Berdasarkan hasil wawancara narasumber bernama Stefhanie yang ikut serta
dalam tradisi Cheng Beng bahwa perasaan yang dirasakan selama menjalani tradisi
Cheng Beng memiliki rasa haru dan kangen terhadap leluhurnya. Pemaknaan ini
berkaitan dengan teori komunikasi George Herbert Mead yang menjelaskan bahwa
diri (self), dalam prosesnya, individu merespons tindakannya sendiri- seolah ia
sedang berbicara, menimbang, dan menjawab dirinya sebagaimana ia berinteraksi

dengan orang lain.

“Ya, misalnya... Tapi kalau pergi ke makam keluarga yang dulu pernah aku temui,
biasanya muncul rasa nostalgik. Rasanya seperti kangen, melepas rindu, dan
mendoakan agar perjalanan jiwa mereka lebih baik di alam sana. ”(Stefhanie,2025)

Dalam pembahasan menurut narasumber Stefthanie perasaan yang dialami
saat menjalani Cheng Beng menimbulkan rasa nostalgik dan kangen kepada leluhur.
Hal ini juga dinyatakan oleh narasumber bernama Vanness yang

menyatakan bahwa tidak sabar menunggu moment Cheng Beng karena punya

41

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



hubungan dengan leluhur, yang artinya narasumber Vanness melepas rindu dengan

leluhur.

“Perasaan sih senang ya. Karena memang ditunggu-tunggu gitu. Bahkan
kadang kalau sudah mau Cengbeng bisa-bisa nggak tidur, karena sudah
semangat sendiri atau sudah excited sendiri. Karena memang punya
hubungan yang dekat dengan leluhur.” (Vanness,2025)

Dalam pembahasan menurut narasumber Vanness saat menjalani tradisi

Cheng Beng semangat karena mempunyai hubungan yang dekat dengan leluhur.

Hal ini juga dinyatakan oleh narasumber Margery yang menyatakan bahwa
ada rasa kangen kepada leluhur saat menjalani tradisi Cheng Beng meskipun tidak

pernah ketemu langsung dengan leluhur tetapi tetap menghormatinya.

“Yang aku rasain selama tradisi cengbeng sih kayak ada rasa kangen gitu
sih sama kakek nenek. Maksudnya meskipun kayak nggak pernah ketemu,
tapi pas ngelakuin tradisinya itu tuh kayak ngerasa jadi dekat banget gitu.
Karena kan kita kayak ngehormatin gitu ya, ngebantuin buat nyiapin dupa,
nyiapin makanan-makanan, terus ngebersihin makamnya. Jadi kayak
ngerasa lebih dekat aja sih karena tradisi ini.”(Margery,2025)

Dalam pembahasan menurut narasumber Margery karena adanya rasa
hormat meskipun Margery sendiri belum pernah bertemu dengan leluhur secara

langsung tetapi ikatan batinnya tetap ada.

Berdasarkan dari kutipan ketiga narasumber tersebut membahas tentang hal
yang serupa mengenai perasaan saat mengunjungi makam para leluhurnya hal ini
berkaitan dengan Teori George Herbert, diri (self) dalam prosesnya, individu
merespons tindakannya sendiri- seolah ia sedang berbicara, menimbang, dan
menjawab dirinya sebagaimana ia berinteraksi dengan orang lain. Hal ini juga
diperkuat dari pernyataan Key Informan pada penelitian ini yang membahas hal

serupa.

“Senang karena mengunjungi makam leluhur dan bisa berkumpul bersama
keluarga dan pastinya kita bisa melepas rindu kepada leluhur saat
menjalani tradisi Cheng Beng. ”(Elsa,2025)

42

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Melalui pernyataan diatas mengenai komunikasi Simbolik tradisi Cheng
Beng, saat mengunjungi makam para leluhur merasakan adanya kerinduan kepada

leluhur saat menjalani proses tradisi Cheng Beng.

Setelah mengikuti tradisi Cheng Beng, narasumber umumnya merasa
terhubung dengan leluhur para narasumber, meskipun tidak terhubung langsung
dengan leluhur, tetapi para narasumber bisa merasakan adanya leluhur di dekat
mereka. hal ini diperkuat dengan pernyataan dari narasumber Vannes yang
menyatakan meskipun tidak bisa melihat leluhur secara langsung tetapi narasumber

Vanness percaya mereka ada disitu selama berjalannya tradisi Cheng Beng.

“Pastinya merasakan, karena saya walaupun nggak bisa melihat mereka
secara langsung, tapi saya merasa kalau misalkan mereka ini ada di
samping saya pada saat saya di sekitar lokasi mereka pada saat saya
Cheng Beng. ”(Vanness,2025)

Melalui pernyataan menurut narasumber Vanness merasa terhubung dengan
leluhur meskipun leluhur tidak ada disampingnya secara fisik.

Hal ini dinyatakan juga oleh narasumber Margery yang menyampaikan
bahwa merasa benar-benar terhubung dengan leluhur meskipun hanya melalui

makna simbolisnya saja.

“Kayak seperti yang aku bilang tadi ya Ci, bener-bener terhubung sih.
Karena meskipun nggak ketemu pun kayak cuma secara simbolis aja, itu
tuh kayak ngerasa dekat gitu.” (Margery,2025)

Melalui pernyataan narasumber Margery merasa terhubung dengan leluhur
dan narasumber merasa kedekatannya dengan leluhur. Pernyataan narasumber dari
Margery ini diperkuat dengan pernyataan dari key informan yang menyatakan
bahwa tradisi Cheng Beng ini banyak makna simbolik yang terkandung untuk

menyampaikan pesan kepada leluhur.

“Iya, karena memang tradisi Cheng Beng Adalah berdoa untuk leluhur
dan tradisi Cheng Beng ini banyak makna simbolik yang terkandung untuk
menyampaikan pesan kepada leluhur kita.” (Elsa, 2025)

Melalui pernyataan diatas mengenai apakah Cheng Beng terhubung dengan

leluhur semua narasumber dan key informan menyatakan Cheng Beng terhubung

43

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



dengan leluhur karena memang tradisi Cheng Beng dibuat untuk memberi
penghormatan kepada leluhur dan bisa menjalin hubungan yang erat dengan sesama

keluarga.

4.2.3. Interaksi Sosial, Perubahan Generasi, dan Keberlanjutan Tradisi Cheng
Beng dalam Keluarga Tionghoa

Menurut Mead, Masyarakat merupakan proses sosial yang terus berlangsung
dan menjadi landasan untuk membentuk pikiran serta diri manusia. Individu
memaknai pola dan aturan sosial di sekitarnya, kemudian memaknainya menjadi
bagian dari “aku” (me), yang merupakan sisi diri yang terbentuk melalui sudut
pandang masyarakat. dalam proses ini individu belajar menilai, dan memahami
dirinya sendiri. Dengan arti kontribusi utama Mead terletak pada pemahamannya
bahwa pikiran diri tidak muncul begitu saja, melainkan dibentuk dari bagaimana

individu berinteraksi dengan sosial sekitarnya selama sepanjang hidup individu.

Di dalam pernyataan dari narasumber setelah wawancara Interaksi antar
keluarga saat menjalani tradisi Cheng Beng umumnya berlangsung hangat dan
penuh kebersamaan. Keluarga yang jarang bertemu biasanya kembali berkumpul,

saling berbagi cerita hal ini dinyatakan oleh narasumber Livia.

“Biasanya sih suasananya hangat, terus kita kan sama-sama bareng
keluarga jadi ada rasa kebersamaannya, keluarga juga jadi saling kumpul,
saling bantu, makan bareng, dan kadang bagi-bagi cerita kayak cerita-
cerita tentang perjalanan leluhur-leluhur kita. Dan juga ya Cengbeng ini
sekaligus jadi ajang momen reunian keluarga kecil gitu sih. ”(Livia,2025)

Hal ini diperkuat dengan pernyataan dari narasumber Margery yang
menyatakan interaksi keluarga saat Cheng Beng terasa sangat berkesan karena
semua anggota keluarga, bahkan yang tinggal jauh, biasanya menyempatkan diri

untuk datang. Suasananya jadi ramai dan penuh kebersamaan.

“Kalau interaksi antar keluarga sih paling berkesan sih Ci, karena pas
Ceng beng itu pasti keluarga itu mau dari manapun, mau yang jauh pun
kayak pasti datang gitu. Jadi rame sama ngerasain kebersamaan sih, jadi
tiap-tiap orang itu pasti punya bagian lah, ambil bagian buat ngebantuin

44

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



tradisi Cheng Beng ini bisa berjalan dengan baik. Juga bisa saling gobrol-
ngobrol juga karena udah lama gak ketemuan.”(Margery, 2025)

Begitupun dengan key informan yang menyatakan bahwa kerja sama antar
keluarga sangat dibutuhkan saat Cheng Beng karena banyaknya makanan,
perlengkapan sembahyang, dan kebutuhan untuk leluhur yang harus dipersiapkan
dan dibawa ke makam. Setiap orang saling membantu menata dan menyiapkan
semuanya, sehingga interaksi keluarga terbangun secara alami lewat proses saling

mendukung tersebut.

“Saling membantu menyiapkan makanan dan alat sembahyang serta
kebutuhan untuk leluhur seperti uang, emas, baju, dengan banyaknya
peralatan atau barang yang harus dibawa ke makam leluhur pastinya
interaksi atau kerjasama dengan keluarga sangat diperlukan.”(Elsa,2025)

Menurut pernyataan di atas dan dari semua narasumber yang sudah berhasil
di wawancara bahwa peran keluarga saat menjalani tradisi Cheng Beng berjalan
dengan baik karena adanya persiapan yang cukup banyak maka, antar keluarga

harus saling kompak dan kerjasama sangat dibutuhkan.

Para narasumber sepakat bahwa tradisi Cheng Beng mengalami beberapa
perubahan dari dulu hingga sekarang, meski maknanya tetap sama. Pernyataan ini
dijawab oleh narasumber Livia yang menyatakan dahulu prosesi dianggap lebih
lengkap, detail, dan memakan waktu lama karena banyak tahap yang harus
dikerjakan secara manual, seperti membuat kertas doa sendiri atau menyiapkan
tahapan ritual yang lebih panjang. Kini, tradisi cenderung dibuat lebih praktis
karena perkembangan zaman dan kesibukan keluarga, misalnya perlengkapan

sembahyang tinggal dibeli dan proses berziarah dilakukan lebih singkat.

“Pastinya ada sih, kalau dulu prosesnya tuh lebih lengkap dan makan
waktunya pasti lebih lama sih kalau dengar ceritanya dari generasi di atas
kita kayak orang tua saya gitu kalau cerita. Kalau dulu tuh kertas doanya
tuh mereka bikin sendiri tapi kalau sekarang tuh udah lebih praktis karena
udah ada yang jual dan kayak kalau makin kesini ngikutin jaman sih
mungkin dibikin jadi lebih simpel gitu. ”(Livia,2025)

45

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Pernyataan dari narasumber Livia diperkuat dengan narasumber Margery
yang menyatakan bahwa Cheng Beng pada zaman dulu dilakukan dengan cara yang
jauh lebih tradisional dan penuh tahapan, di mana setiap proses disiapkan secara
detail. Sementara itu, generasi sekarang cenderung menjalankannya lebih praktis
karena kesibukan dan perkembangan zaman. Persiapan biasanya cukup dengan
membawa makanan, dupa, dan kertas sembahyang, sehingga keseluruhan proses

menjadi lebih singkat dibandingkan dulu yang tahapannya lebih banyak.

“Mungkin kalau Cengbeng zaman dulu sih kayak lebih tradisional banget

va Ci Jadi bener-bener semua tahapannya itu tuh disiapin, setiap tahapan-
tahapannya itu tuh juga kayak lebih detail gitu. Sedangkan kalau sekarang
kan mungkin kayak banyak juga orang-orang udah pada sibuk, terus
jaman juga udah lebih maju. Jadi biasanya tuh lebih praktis aja kayak
misalnya sesimpel kayak siapin makanan doang, dupa sama kertas
sembahyang, gitu sih Ci paling. Jadi zaman sekarang itu kayak proses
tradisi Cheng Beng ini secara nggak langsung tuh makin singkat ya, beda
sama zaman dulu yang banyak banget tahap-tahapannya. Ilya jadi
berkurang.”(Margery,2025)

Pernyataan dari Key Informan menyampaikan bahwa secara umum tradisi
Cheng Beng masih dijalankan dengan cara yang sama, hanya lokasinya yang
berbeda. Dahulu banyak makam berada di bukit atau gunung karena dianggap
memiliki fengshui yang baik, sehingga keluarga harus menempuh perjalanan naik
ke atas untuk berziarah. Sekarang prosesnya cenderung lebih sederhana, namun

makna penghormatan leluhur tetap sama seperti dulu.

“Kurang lebih masih sama. Tapi dulu kebanyakan dikubur di bukit atau
atas gunung karena fengshuinya lebih bagus. Jadi dulu mengunjungi
makam perlu naik bukit atau gunung dan tradisi ini lebih singkat
dibandingkan zaman dulu, tetapi makna yang terkandung sama dengan
tradisi Cengbeng zaman dulu.”(Elsa, 2025)

Melalui pernyataan dari Key Informan dan beberapa narasumber lainnya,
tradisi Cheng Beng memiliki perubahan meskipun dalam perubahan yang tidak
signifikan, meskipun terdapat perubahan tetapi mereka tetap memaknai hal yang
sama setiap menjalani tradisi Cheng Beng, tetap berdoa untuk para leluhur mereka

guna menghormati leluhur.

46

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



4.3 Pembahasan

Dalam penelitian ini, peneliti tidak hanya mengandalkan dari kumpulan
wawancara saja, melainkan peneliti terjun langsung dan menjalankan juga tradisi
Cheng Beng. Peneliti hadir dilokasi dan mengikuti kegiatannya. Hal ini dilakukan
untuk menangkap detail acara. Selama proses berjalan, peneliti mengikuti alur
bersama keluarga sendiri, berdoa kepada leluhur, peneliti juga setuju Cheng Beng
dilakukan untuk menghormati leluhur dan memaknai Cheng Beng bukan hanya

sebagai tradisi saja.

Keterlibatan langsung peneliti ini membantu penyusun pembahasan, karena
sudah terjun langsung kepada tradisi Cheng Beng. Dari observasi langsung peneliti
bisa melihatv secara langsung bagaimana tradisi ini dipertahankan oleh keluarga
dan peran setiap anggota keluarga penting dalam menjalankan tradisi ini. Semua
pengalaman yang sudah di alami peneliti digunakan untuk memperkuat analisis

ndan bukti dalam penelitian ini.

Berikut adalah beberapa dokumentasi peneliti dalam mengikuti tradisi

Cheng Beng bersama keluarga peneliti:

47

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



U

48

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Gambar 5. Hasil observasi tradisi Cheng Beng

Sumber: dokumentasi pribadi

4.3.1. Proses Makna Pemikiran Individu dalam Pelaksanaan Tradisi Cheng
Beng

Mead memandang mind (pikiran) sebagai percakapan batin yang
berlangsung ketika seseorang berhubungan dengan dirinya sendiri melalui simbol-
simbol yang memiliki makna tertentu. Dalam proses tersebut, individu menyaring
setiap rangsangan yang ia terima untuk menentukan mana yang layak diberikan
respon. Melalui simbol khususnya bahasa seseorang secara halus mengarahkan
perhatian pada dirinya dan membangun pemahaman tentang identitasnya. Oleh
karena itu, pikiran menjadi unsur penting dalam pembentukan konsep diri karena
menghadirkan kesadaran yang menjadikan diri sebagai objek untuk menafsirkan
bagaimana tindakan seseorang dipahami atau dinilai oleh orang lain.

Sebelum memasuki hari Cheng Beng, keluarga para narasumber umumnya
melakukan berbagai persiapan, mulai dari membersihkan makam leluhur beberapa
hari sebelumnya mengecek batu nisan, merapikan area sekitar makam, hingga
memastikan tempat dupa siap dipakai. Ada pula yang menyiapkan daftar kebutuhan
seperti makanan persembahan, dupa, kertas sembahyang, dan perlengkapan lain
sambil membagi tugas antar anggota keluarga. Pada keluarga yang leluhurnya
dikuburkan dan juga dikremasi, persiapannya bisa berbeda untuk malam dilakukan

ziarah langsung, sedangkan untuk abu biasanya diawali sembahyang dari rumah

49

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



dan berkumpul keluarga sebelum membeli persembahan. Sebagian keluarga juga
membersihkan rumah dan kembali mengecek kebersihan makam melalui pihak
pengelola yang sudah dihubungi sebelumnya. Bahkan ada yang mengikuti
kebiasaan turun-temurun, yaitu sekitar lima belas hari sebelum 5 April mengunjungi
makam untuk membersihkan area dan menutup bagian yang telah dirapikan dengan
kertas sebagai tanda siap menyambut hari Cheng Beng.

Para narasumber memaknai berbagai simbol dalam tradisi Cheng Beng
sebagai bentuk komunikasi spiritual sekaligus penghormatan kepada leluhur. Dupa
dipahami sebagai media penyampai doa asapnya yang naik ke atas dianggap
membawa pesan dan harumnya melambangkan kebajikan yang diwariskan leluhur,
sementara cara memegangnya pun mencerminkan rasa hormat. Makanan
persembahan dilihat sebagai ungkapan terima kasih dan penghargaan,
mengingatkan keluarga pada selera serta kebiasaan leluhur dan menjadi simbol
kedekatan emosional. Kertas sembahyang atau Kim Chua dimaknai sebagai simbol
rezeki atau bekal yang dikirim ke alam leluhur ada yang mengibaratkannya sebagai
surat jalan agar persembahan seperti uang, pakaian, atau benda simbolik lainnya
“sampai” ke mereka. Bentuknya pun beragam ada yang dibakar sebagai tanda
pengiriman, ada yang ditabur di makam bersama bunga. Beberapa keluarga juga
memaknai kehadiran babi, ayam, dan ikan sebagai simbol tiga unsur alam: darat,
udara, dan air, sehingga keseluruhan rangkaian persembahan menjadi cara yang
utuh untuk menghormati dan mengenang leluhur.

Para narasumber umumnya mengenal makna dan tata cara Cheng Beng
langsung dari keluarga, terutama orang tua yang sejak kecil mengajak mereka
mengikuti ritual sambil memperkenalkan langkah-langkah dasar seperti
menyalakan dupa, menata makanan persembahan, dan memahami etika berziarah.
Ada pula yang belajar karena rasa ingin tahu pribadi agar nilai budaya tidak berhenti
di generasi sebelumnya. Ketika menjalani Cheng Beng, mereka mengaku sering
teringat pada leluhur perjalanan hidup, perjuangan, serta peran mereka dalam
membentuk keadaan keluarga saat ini sehingga momen ini menjadi saat untuk

bersyukur, berrefleksi, dan merasakan kembali kedekatan dengan leluhur. Tradisi

50

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



ini juga dipandang sebagai kesempatan berharga untuk berkumpul keluarga,
terutama bagi yang merantau, sekaligus menunjukkan bakti dan penghormatan
dengan berdoa dan mengunjungi makam leluhur setahun sekali.

Seiring bertambahnya usia, para narasumber memaknai Cheng Beng
sebagai tradisi yang semakin memiliki kedalaman simbolik dan fungsi sosial. Apa
yang dahulu mereka jalani sebatas rutinitas keluarga kini dipahami sebagai praktik
untuk meneguhkan identitas, menghargai akar keluarga, serta menjaga
kesinambungan nilai antargenerasi. Tradisi ini juga dipersepsi sebagai sarana
memperkuat ikatan kekeluargaan, terutama bagi anggota yang merantau, karena
Cheng Beng menjadi alasan berkumpul yang mendorong terjalinnya kembali
kedekatan emosional antar anggota keluarga. Selain itu, momen ini memberi ruang
refleksi atas peran leluhur dalam sejarah keluarga, menghadirkan pengalaman
spiritual berupa rasa “bertemu kembali”” dengan mereka. Bagi sebagian narasumber,
Cheng Beng dipandang sebagai warisan budaya yang wajib dilestarikan oleh
generasi muda dianggap perlu mempelajari tata cara dan maknanya agar tradisi tetap
terjaga meskipun kelak para tetua yang biasa memimpin ritual tidak lagi hadir. Para
narasumber menjelaskan bahwa persiapan membeli sesaji dalam tradisi Cheng Beng
dipandang penting karena sesaji berfungsi sebagai simbol penghormatan, perhatian,
dan ucapan terima kasih kepada leluhur. Walaupun bentuknya berbeda pada tiap
keluarga tergantung kondisi ekonomi maupun kebiasaan etnis seperti Hakka,
Hokkien, atau Kanton esensi utamanya tetap sama, yakni mempersembahkan
sesuatu yang bermakna bagi leluhur, baik berupa makanan favorit, buah, kue
tradisional, maupun perlengkapan sembahyang. Mereka juga menekankan bahwa
Cheng Beng merupakan tradisi budaya, bukan ritual agama tertentu, sehingga
keturunan Tionghoa dari berbagai keyakinan Buddha, Kristen, Islam, atau lainnya
masih dapat melaksanakannya dengan penyesuaian sesuai kepercayaan masing-
masing, misalnya tidak memegang dupa namun tetap hadir dan berdoa. Bagi
sebagian keluarga, kelengkapan sesaji dianggap penting agar doa dan penghormatan
terasa lebih “maksimal”, sementara bagi yang tidak meyakini konsep kehidupan

setelah kematian, cukup mendoakan leluhur sudah

51

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



dianggap bentuk bakti yang dapat diterima. Dengan demikian, praktik ini menjadi
wujud pelestarian budaya yang fleksibel namun tetap sarat makna.

Berbagai persiapan yang dilakukan keluarga sebelum Cheng Beng mulai
dari membersihkan makam, menata area sembahyang, menyiapkan makanan, dupa,
hingga kertas sembahyang mencerminkan proses internalisasi makna yang
terbentuk dari interaksi keluarga dan diwariskan lintas generasi. Cara para
narasumber memahami simbol-simbol seperti dupa sebagai media doa, makanan
sebagai ungkapan terima kasih, serta kertas sembahyang sebagai bekal bagi leluhur,
menunjukkan bahwa setiap tindakan ritual tidak datang begitu saja, melainkan
melalui proses berpikir dan penafsiran yang terus berkembang seiring pengalaman.
Mereka belajar makna ritual sejak kecil melalui bimbingan orang tua, lalu lambat
laun mengolahnya menjadi kesadaran personal dari sekadar mengikuti menjadi
memahami, merefleksikan, hingga merasakan kedekatan emosional dengan leluhur.
Seiring usia, pengalaman Cheng Beng menjadi lebih dalam karena setiap simbol
memicu percakapan batin tentang jati diri, sejarah keluarga, dan hubungan
antargenerasi. Pola ini sesuai dengan konsep Mind dalam teor1 Mead, yaitu
kemampuan individu menafsirkan simbol-simbol sosial melalui proses berpikir
internal asap dupa, makanan, dan tata cara ritual menjadi stimulus yang mereka
maknai secara personal lalu diwujudkan dalam tindakan penghormatan. Bahkan
ketika sesaji dilakukan dengan cara berbeda sesuai kondisi ekonomi atau keyakinan
agama, makna yang muncul tetap berakar pada refleksi diri dan kesadaran akan nilai
budaya yang hendak dijaga. Dengan demikian, praktik Cheng Beng bukan hanya
ritual budaya, tetapi juga proses mental yang menunjukkan bagaimana pikiran

individu terbentuk melalui interaksi sosial dan simbolik dalam keluarga Tionghoa.

4.3.2. Pembentukan Identitas, Peran, dan Pengalaman Emosional Individu
dalam Tradisi Cheng Beng

Mead menjelaskan bahwa diri (self) muncul ketika seseorang mampu
melihat dirinya sebagai objek melalui cara pandang orang lain maupun masyarakat,

sembari tetap memiliki kemampuan untuk bertindak sebagai subjek. Dalam

52

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



pembentukan diri tersebut, Mead menekankan pentingnya significant gestures atau
isyarat yang memiliki makna, serta significant communication, yaitu penggunaan
simbol-simbol yang dipahami bersama. Simbol dan isyarat inilah yang kemudian
diolah secara reflektif oleh individu saat berinteraksi, sehingga membentuk
pemahaman tentang diri dalam konteks sosial.

Tradisi Cheng Beng membentuk identitas keturunan Tionghoa melalui
proses pewarisan nilai, sejarah, dan simbol yang terus dipraktekkan lintas generasi.
Para narasumber menjelaskan bahwa ritual ini meneguhkan rasa keterikatan pada
leluhur, membantu mereka memahami silsilah keluarga, serta menempatkan diri
dalam garis keturunan yang jelas sehingga identitas sebagai bagian dari komunitas
Tionghoa menjadi lebih kuat dan terhubung dengan akar sejarahnya. Cheng Beng
juga menjadi penanda identitas yang bersifat kultural, bukan agama, sehingga tetap
dijalankan oleh keturunan Tionghoa dari berbagai keyakinan Kristen, Buddha, atau
Muslim karena nilai yang dijunjung adalah penghormatan kepada leluhur, bukan
dogma keagamaan. Melalui tindakan sederhana seperti menyalakan dupa,
membawa sesaji, atau berziarah ke makam, mereka merasa terhubung dengan tradisi
yang telah berlangsung ratusan hingga ribuan tahun, sehingga praktik ini berfungsi
sebagai peneguh keberlanjutan budaya dan pengingat akan jati diri sebagai bagian
dari komunitas yang menghormati akar dan sejarah keluarga.

Selama tradisi Cheng Beng berlangsung, para narasumber menjalankan
peran yang beragam sesual kebiasaan keluarga masing-masing. Ada yang
menyiapkan makanan dan sesaji, membawa perlengkapan seperti dupa dan kertas
sembahyang, sampai ikut membersihkan makam sebelum ritual dimulai. Beberapa
lainnya hanya datang untuk sembahyang karena seluruh persiapan sudah diurus oleh
anggota keluarga yang lebih tua, sehingga perannya lebih pada menancapkan dupa
atau menaruh kertas sembahyang di gundukan makam. Ada pula yang bertanggung
jawab memastikan seluruh perlengkapan siap digunakan, memilih makanan yang
akan dibawa, dan membantu membersihkan area makam saat tiba di lokasi. Pada
keluarga tertentu, peran menjadi lebih kompleks, seperti menabur bunga, menata

makanan persembahan, menyalakan dupa, hingga

53

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



melakukan praktik lempar koin untuk memastikan apakah leluhur telah “selesai
makan”, terutama bagi keturunan laki-laki yang dianggap memiliki kedekatan
simbolis dengan leluhur. Sementara itu, ada juga yang berperan sederhana namun
penting, yakni berdoa dan memastikan seluruh proses berjalan sesuai kebutuhan
tradisi.

Selama menjalani tradisi Cheng Beng, para narasumber merasakan beragam
emosi yang berpadu antara haru, kangen, dan rasa syukur ketika mengenang leluhur
yang telah tiada. Ada yang merasakan nostalgia saat berziarah ke makam anggota
keluarga yang pernah ditemui, sementara ketika mengunjungi makam buyut atau
leluhur yang tidak dikenal secara langsung, perasaan hormat tetap muncul tanpa
beban emosional yang terlalu dalam. Bagi sebagian lainnya, keterlibatan dalam
mempersiapkan dupa, makanan, dan membersihkan makam justru menumbuhkan
rasa kedekatan tersendiri, seolah jarak antara diri mereka dan leluhur menjadi lebih
dekat melalui tindakan ritual tersebut. Ada pula yang menyambut Cheng Beng
dengan antusias sampai sulit tidur karena merasa senang dan bersemangat bertemu
kembali secara simbolis dengan leluhur. Keseluruhan proses ini juga memunculkan
rasa bahagia karena dapat berkumpul dengan keluarga dan melepas rindu kepada
leluhur dalam suasana yang hangat dan penuh penghormatan.

Para narasumber sepakat bahwa tradisi Cheng Beng membuat mereka
merasa terhubung dengan leluhur, meskipun secara fisik para leluhur telah tiada.
Melalui ritual seperti berdoa, menyalakan dupa, membawa sesaji, dan hadir di
makam, muncul kedekatan emosional yang seolah membuka ruang percakapan
batin dengan leluhur, sehingga mereka merasa sedang “bertemu” dan berhubungan
kembali. Ada yang merasakannya sebagai hubungan simbolis, ada pula yang
merasakannya secara lebih personal seakan leluhur hadir di sekitar mereka ketika
tradisi berlangsung. Selain itu, Cheng Beng juga membantu mereka mengenali
kembali garis keturunan, terutama bagi keturunan Tionghoa yang sudah beberapa
generasi tinggal di Indonesia, sehingga ritual ini memperkuat identitas asal-usul dan
memberikan pemahaman tentang siapa saja leluhur yang mendahului mereka.

Secara keseluruhan, ritual dan simbol dalam Cheng Beng menjadi jembatan yang

54

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



membuat mereka merasa dekat, terhubung, dan tetap menghormati leluhur dalam
kehidupan masa kini.

Para narasumber sepakat bahwa pentingnya tradisi Cheng Beng harus
disampaikan kepada generasi selanjutnya dengan cara yang hangat dan mudah
dipahami, bukan sebagai kewajiban yang menakutkan, tetapi sebagai bentuk
penghargaan terhadap asal-usul dan leluhur. Mereka menilai bahwa generasi muda
perlu diperkenalkan pada makna di balik ritual mulai dari menghormati leluhur,
menjaga silsilah keluarga, hingga memahami bahwa tanpa leluhur mereka tidak
akan ada hari ini. Selain menjelaskan maknanya, sebagian narasumber menekankan
pentingnya memberi contoh secara langsung, karena melihat dan ikut terlibat dalam
ritual jauh lebih efektif daripada sekadar mendengar cerita. Ada pula yang percaya
bahwa mengajak generasi muda merasakan pengalaman spiritual atau emosional di
lokasi leluhur dapat menumbuhkan pemahaman yang lebih mendalam. Tradisi ini
juga disampaikan sebagai warisan budaya yang sudah berjalan ratusan tahun, yang
tidak hanya mengajarkan bakti dan doa untuk leluhur, tetapi juga mempererat
kebersamaan keluarga. Dengan cara-cara tersebut, mereka berharap generasi
berikutnya tetap menjalankan Cheng Beng dengan kesadaran dan pemaknaan yang
tulus.

Makna simbolik dalam proses tradisi Cheng Beng terlihat dari setiap tahap
ritual yang dijalani para narasumber, di mana pembersihan makam dipahami bukan
sekadar merapikan area ziarah, melainkan wujud bakti sekaligus simbol
membersihkan hati dan menjaga hubungan dengan leluhur. Dupa dianggap sebagai
media penghormatan dan penyampai doa, sementara makanan persembahan dipilih
berdasarkan kesukaan leluhur sebagai bentuk rasa syukur dan penghargaan atas
jejak hidup mereka yang masih dirasakan oleh keluarga saat ini. Air dan teh yang
kerap disertakan dipahami sebagai simbol kesucian dan penghormatan, mengikuti
tradisi Tionghoa yang menempatkan teh sebagai tanda hormat kepada orang tua.
Kertas sembahyang atau Kim Chua, serta barang-barang berbentuk kertas seperti
pakaian, mobil, atau rokok, dibakar sebagai simbol pemberian rezeki dan kebutuhan
bagi leluhur di alam lain, disertai “surat jalan” agar persembahan tersebut

sampai kepada mereka. Secara

55

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



keseluruhan, setiap simbol dalam Cheng Beng mengandung pesan moral tentang
bakti, penghargaan, dan hubungan lintas generasi yang terus dijaga melalui ritual
tahunan ini.

Tradisi Cheng Beng membentuk identitas keturunan Tionghoa melalui
rangkaian pengalaman, emosi, serta peran yang dijalani para narasumber, di mana
seluruh proses ini turut membentuk mereka sebagai bagian dari komunitas Tionghoa
yang menghormati leluhur. Melalui praktik yang diwariskan lintas generasi
menyiapkan sesaji, membersihkan makam, menyalakan dupa, hingga mengikuti
ritual seperti lempar koin mereka belajar melihat diri mereka sebagaimana keluarga
dan komunitas memaknai tradisi tersebut, suatu proses yang mencerminkan konsep
Self menurut Mead, yaitu diri yang terbentuk melalui interaksi sosial dan simbolik.
Perasaan haru, rindu, syukur, dan kedekatan dengan leluhur yang muncul selama
ritual menunjukkan bahwa makna Cheng Beng tidak hanya hidup dalam tindakan
eksternal, tetapi juga dalam refleksi batin ketika mereka menyadari posisi diri dalam
garis keturunan, memahami asal-usul, serta merasakan hubungan spiritual dengan
leluhur. Dalam proses itu, mereka menegosiasikan identitas diri baik sebagai
anggota keluarga, keturunan Tionghoa, maupun sebagai penerus nilai budaya
sehingga ritual ini memperkuat jati diri mereka secara sosial dan emosional.
Kesadaran ini kemudian mendorong mereka untuk meneruskan tradisi kepada
generasi berikutnya, bukan sebagai kewajiban, tetapi sebagai bagian dari siapa diri
mereka, sehingga Cheng Beng berfungsi sebagai ruang pembentukan diri yang terus
berlangsung melalui interaksi dengan simbol, keluarga, dan nilai budaya yang

diwariskan.

4.3.3. Interaksi Sosial, Perubahan Generasi, dan Keberlanjutan Tradisi Cheng

Beng dalam Keluarga Tionghoa

George Herbert Mead melihat masyarakat bukan hanya sebagai himpunan
individu, tetapi sebagai suatu proses sosial yang bergerak terus-menerus.

Masyarakat hadir melalui interaksi berkelanjutan, ketika orang saling menanggapi

56

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



dan membangun makna lewat simbol-simbol, terutama melalui bahasa. Dengan
demikian, bagi Mead, society merupakan pola interaksi yang tersusun dan berfungsi

secara teratur, bukan sebuah bentuk yang tetap atau statis.

Interaksi antar keluarga saat menjalani tradisi Cheng Beng digambarkan
para narasumber sebagai momen yang hangat dan penuh kebersamaan, di mana
setiap anggota keluarga berkumpul, saling membantu, dan berbagi peran agar ritual
dapat berjalan dengan lancar. Mulai dari gotong royong membersihkan makam,
menyiapkan makanan dan perlengkapan sembahyang, hingga menancapkan dupa
dan menaburkan bunga, seluruh proses dilakukan bersama-sama sehingga tercipta
suasana akrab yang jarang terjadi pada hari-hari biasa. Bagi banyak keluarga, Cheng
Beng menjadi ajang reuni tahunan karena anggota keluarga yang merantau biasanya
pulang untuk ikut berziarah, sehingga interaksi pun dipenuhi obrolan, cerita tentang
leluhur, serta kesempatan melepas rindu. Pembagian tugas antar keluarga juga
terjadi secara alami ada yang membawa daging dan makanan, ada yang menyiapkan
barang-barang kertas untuk dibakar, dan ada yang mempersiapkan dupa, lilin, atau
minuman persembahan sehingga semua merasa memiliki peran penting dalam
menghormati leluhur. Kerja sama inilah yang membuat tradisi Cheng Beng tidak
hanya bermakna spiritual, tetapi juga mempererat hubungan kekeluargaan melalui

interaksi sosial yang intens dan saling mendukung.

Peran keluarga dalam melestarikan tradisi Cheng Beng sangat besar,
terutama generasi yang lebih tua yang berfungsi sebagai pengingat, panutan, dan
pemberi pemahaman mengenai makna di balik setiap ritual. Para narasumber
menjelaskan bahwa orang tua biasanya menjadi pihak yang selalu mengajak anak-
anak ikut ziarah, menyiapkan perlengkapan, menjelaskan tahap-tahapan ritual, dan
menanamkan nilai bakti agar tradisi ini tidak dipersepsikan hanya sebagai
formalitas. Selain itu, keluarga juga menjaga keberlanjutan tradisi dengan saling
mengingatkan menjelang Cheng Beng dan membangun kebiasaan berkumpul setiap
tahun, sehingga generasi muda dapat melihat langsung bagaimana kegiatan ini

dijalankan. Keterlibatan aktif mulai dari ikut mempersiapkan sesaji, membantu

57

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



membersihkan makam, hingga memahami makna setiap symbol membantu anak-
anak dan remaja merasa dekat dengan tradisi. Dengan cara demikian, keluarga
menjadi fondasi utama agar nilai dan praktik Cheng Beng tetap diwariskan,
dipahami, dan dijalankan, sehingga tradisi tidak hilang hanya karena generasi muda

tidak mengetahui cara atau maknanya.

Para narasumber melihat bahwa tradisi Cheng Beng pada generasi sekarang
memang mengalami sejumlah perubahan dibandingkan zaman dulu, terutama dari
segi praktik yang kini cenderung lebih sederhana dan praktis. Dahulu, prosesnya
lebih lengkap dan memakan waktu lama kertas sembahyang dibuat sendiri, tahapan
ritual dilakukan lebih detail, dan lokasi makam sering berada di bukit atau gunung
sehingga ziarah membutuhkan usaha lebih besar. Kini, perkembangan zaman
membuat persiapan lebih efisien kertas sembahyang tinggal dibeli, sesaji cukup
disiapkan seperlunya, dan banyak keluarga menyesuaikan ritual dengan kesibukan
masing-masing. Beberapa keluarga memilih kremasi karena dianggap lebih praktis
meskipun tetap memiliki makna spiritual dalam kepercayaan Tionghoa. Meski
begitu, esensi Cheng Beng tetap bertahan: penghormatan kepada leluhur dan
menjaga hubungan antar generasi. Ada keluarga yang merasa tradisinya hampir
tidak berubah, namun mereka juga melihat bahwa sebagian generasi muda mulai
kurang terikat pada tradisi sehingga pelestarian perlu dilakukan secara sadar.
Dengan demikian, perubahannya lebih berada pada cara menjalankan ritual, bukan

pada makna simbolik yang tetap dijaga lintas generasi

Para narasumber memandang bahwa tradisi Cheng Beng kemungkinan besar
tetap bertahan di masa depan, meskipun bentuk pelaksanaannya mungkin menjadi
lebih sederhana mengikuti perubahan gaya hidup dan perkembangan zaman. Selama
masih ada keluarga yang menekankan pentingnya nilai penghormatan kepada
leluhur dan mengajarkannya kepada generasi selanjutnya, tradisi ini diyakini tidak
akan hilang. Namun, sebagian narasumber juga merasa ada kekhawatiran karena
generasi muda kini cenderung kurang terlibat atau memaknai tradisi secara
mendalam, sehingga keberlanjutan Cheng Beng sangat bergantung pada kemauan

individu untuk mempertahankannya. Di beberapa daerah, tradisi ini

58

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



masih kuat, tetapi di kota besar terkadang mulai dianggap sekadar budaya tanpa
pemahaman makna yang menyertainya. Meski kremasi semakin umum dan
beberapa tahapan ritual mengalami penyederhanaan, mereka percaya bahwa inti
tradisi yakni menghormati leluhur, menjaga silsilah, dan mempertahankan nilai
keluarga tetap dapat dilestarikan jika ada usaha untuk mengenalkan maknanya
kepada generasi baru. Dengan demikian, masa depan Cheng Beng berada di tangan
keluarga yang terus menjaga warisan ini agar tetap relevan dan diteruskan lintas

generasi.

Dalam menjalani tradisi Cheng Beng, para narasumber menggunakan
berbagai simbol yang memiliki makna tersendiri, mulai dari dupa dan lilin sebagai
media penghormatan serta penyampai doa kepada leluhur, hingga bunga yang
ditaburkan sebagai bentuk penghormatan dan pembersihan simbolis. Mereka juga
membawa makanan persembahan seperti buah, kue tradisional, atau makanan
favorit leluhur sebagai simbol ingatan dan rasa terima kasih. Kertas sembahyang
baik dalam bentuk uang emas, perak, atau perlengkapan lain seperti pakaian dan
kendaraan berbahan kertas dibakar sebagai simbol pemberian rezeki dan bekal
untuk leluhur di alam lain, disertai “surat jalan” agar persembahan tersebut sampai
kepada mereka. Beberapa keluarga juga memiliki detail unik, seperti menempatkan
kue wajik di atas bongpay (nisan) sebagai tanda bahwa makam telah dikunjungi,
atau menancapkan kertas Tecua di gundukan makam sebagai penanda
penghormatan. Selain itu, air putih, teh, serta berbagai jenis kue dan buah sering
digunakan untuk melengkapi persembahan sesuai aturan simbolis keluarga masing-
masing. Keseluruhan simbol tersebut menjadi perangkat penting yang memperkuat
makna spiritual, rasa bakti, dan hubungan emosional antara keluarga dan leluhur

dalam setiap pelaksanaan Cheng Beng.

Tradisi Cheng Beng, sebagaimana digambarkan para narasumber,
memperlihatkan bagaimana masyarakat menurut perspektif Mead terbentuk melalui
proses interaksi yang berkelanjutan, di mana keluarga-keluarga Tionghoa saling
berpartisipasi, merespons, dan membangun makna bersama lewat simbol- simbol

yang mereka gunakan. Dalam praktik Cheng Beng, interaksi hangat antar

59

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



anggota keluarga mulai dari gotong royong membersihkan makam, menyiapkan
sesaji, menyalakan dupa, hingga berbagi cerita tentang leluhur menjadi pola
tindakan sosial yang tidak pernah statis, tetapi terus diperbarui setiap tahun.
Keluarga berperan sebagai wahana utama pewarisan nilai, mengajarkan generasi
muda makna di balik ritual sehingga tradisi tidak hanya menjadi serangkaian
tindakan, tetapi juga bagian dari proses sosial yang membentuk cara individu
memahami diri mereka sebagai bagian dari kelompok. Perubahan- perubahan
yang terjadi seperti penyederhanaan persiapan atau meningkatnya praktik
kremasi menunjukkan bagaimana masyarakat terus bergerak, menyesuaikan
bentuk tanpa kehilangan makna inti yang dibagikan melalui interaksi simbolik.
Simbol-simbol seperti dupa, lilin, bunga, makanan, teh, air, uang kertas, hingga
benda-benda kertas berbentuk pakaian atau kendaraan menjadi alat komunikasi
sosial yang memungkinkan nilai penghormatan kepada leluhur tetap hidup dalam
kesadaran kolektif. Keberlanjutan tradisi di masa depan pun bergantung pada
bagaimana keluarga menjaga ritme interaksi ini, memperlihatkan bahwa society
menurut Mead bukan entitas yang tetap, melainkan proses sosial dinamis yang
terus terbentuk melalui tindakan bersama, komunikasi simbolik, dan keterlibatan

generasi yang saling menghidupkan tradisi Cheng Beng dari masa ke masa.

Berdasarkan hasil wawancara dengan narasumber, dapat dipahami bahwa tradisi
Cheng Beng bukan sekadar ritual tahunan yang dilakukan secara turun-temurun,
melainkan memiliki makna yang sangat mendalam bagi masyarakat Cina
Benteng. Tradisi ini tidak hanya berkaitan dengan aktivitas ziarah makam, tetapi
juga menjadi ruang penting dalam membangun kembali hubungan keluarga,
mengenang leluhur, serta menjaga nilai-nilai budaya yang telah diwariskan dari

generasi ke generasi.

Cheng Beng pada dasarnya dimaknai sebagai bentuk penghormatan dan bakti
kepada leluhur. Namun, dalam praktiknya, makna tersebut berkembang menjadi
lebih luas. Bagi masyarakat Cina Benteng, Cheng Beng menjadi momen reflektif
untuk mengingat asal-usul keluarga, menghargai jasa para pendahulu, serta
menyadari bahwa kehidupan saat ini tidak terlepas dari peran generasi

sebelumnya. Hal ini sejalan dengan konsep xiao atau bakti, yang menjadi nilai

60

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



utama dalam tradisi Tionghoa dan masih dijaga hingga kini, meskipun telah

mengalami penyesuaian dengan konteks budaya lokal.

Menariknya, Cheng Beng tidak hanya dimaknai sebagai kegiatan religius semata,
tetapi juga sebagai tradisi sosial yang memiliki fungsi mempererat hubungan
kekeluargaan. Dalam praktiknya, momen ini menjadi waktu di mana anggota
keluarga yang telah tersebar kembali berkumpul. Bahkan, dalam beberapa kasus,
Cheng Beng menjadi satu-satunya waktu dalam setahun di mana seluruh anggota
keluarga dapat bertemu. Hal ini menunjukkan bahwa Cheng Beng memiliki
peran penting sebagai media pemersatu keluarga, sekaligus sarana menjaga

keharmonisan hubungan antargenerasi.

Selain itu, pelaksanaan Cheng Beng pada masyarakat Cina Benteng
menunjukkan adanya proses akulturasi budaya yang kuat. Hal ini terlihat dari
penggunaan berbagai unsur lokal dalam rangkaian ritual, seperti ketupat, lepet,
serta makanan khas Nusantara lainnya. Unsur-unsur tersebut tidak hanya
berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi juga mencerminkan identitas
masyarakat Cina Benteng sebagai kelompok peranakan yang hidup di antara dua
budaya, yaitu budaya Tionghoa dan budaya lokal Indonesia. Dengan demikian,
Cheng Beng tidak lagi dimaknai secara kaku sebagai tradisi Tionghoa murni,
melainkan sebagai hasil percampuran budaya yang telah berlangsung secara

turun-temurun.

Makna simbolik dalam tradisi Cheng Beng juga tergambar dari berbagai jenis
persembahan yang digunakan. Makanan seperti ayam, ikan, dan daging memiliki
filosofi tersendiri yang mengajarkan nilai-nilai kehidupan, seperti kerja keras,
kehati-hatian, serta ketekunan. Selain itu, penggunaan kertas sembahyang dan
perlengkapan ritual lainnya mencerminkan kepercayaan masyarakat terhadap
hubungan antara dunia manusia dan dunia leluhur. Meskipun tidak semua
generasi muda memahami makna simboliknya secara mendalam, praktik ini

tetap dijalankan sebagai bentuk penghormatan dan pelestarian tradisi.

Lebih jauh, Cheng Beng juga menunjukkan bahwa penghormatan terhadap
leluhur tidak terbatas pada mereka yang dimakamkan di pemakaman. Bagi
keluarga yang leluhurnya telah dikremasi, penghormatan tetap dilakukan melalui

sembahyang di rumah atau di tempat tertentu, seperti rumah abu atau aliran air.

61

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



Hal ini menegaskan bahwa esensi Cheng Beng bukan terletak pada bentuk fisik
makam, melainkan pada sikap batin, rasa hormat, dan kesadaran akan jasa para

leluhur.

Secara keseluruhan, tradisi Cheng Beng dalam masyarakat Cina Benteng dapat
dipahami sebagai bentuk konstruksi realitas sosial yang terbentuk dari interaksi
antara nilai budaya, kepercayaan, dan pengalaman sosial masyarakat. Tradisi ini
tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana
pelestarian identitas budaya, penguatan hubungan keluarga, serta media
pewarisan nilai kepada generasi muda. Melalui Cheng Beng, masyarakat Cina
Benteng mempertahankan kontinuitas budaya mereka di tengah perubahan
zaman, sekaligus menunjukkan bahwa tradisi dapat tetap hidup dan relevan

ketika dimaknai secara kontekstual.

62

Analisis Komunikasi Simbolik..., Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara



