
31 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

3.1 Paradigma Penelitian 

Paradigma merupakan kerangka berfikir atau pandangan dasar yang 

digunakan peneliti dalam memahami suatu fenomena yang akan diteliti atau 

menentukan cara seorang melihat dunia yang dianggap penting untuk diteliti. 

Paradigma dianggap penting untuk menentukan jawaban bagaimana seseorang 

menafsirkan suatu fenomena yang akan diteliti. (Puspitasari & Rusmiati, 2021). 

Menurut (Creswell & Poth, 2018) paradigma konstruktivisme memandang 

bahwa realitas sosial dibentuk oleh pengalaman subjek, bukan sesuatu yang bersifat 

tunggal dan objektif. Creswell menjelaskan bahwa dalam paradigma 

konstruktivisme peneliti berusaha memahami makna yang diberikan individu 

terhadap suatu fenomena yang diteliti sehingga makna itu dipandang sebagai hasil 

dari proses interaksi sosial, pengalaman personal peneliti, dan konteks budaya pada 

individu. 

Penelitian ini menggunakan Paradigma Konstruktivisme. Paradigma 

konsruktivisme memandang realitas sosial sebagai suatu yang telah dibentuk 

melalui pengalaman, interaksi, dan makna yang diciptakan oleh indivisu itu sendiri, 

nukan merupakan realitas Tunggal yang sudah ada secara objektif. Yang pada 

artinya, setiap dari indivisu atau kelompok dapat memiliki pemahaman yang 

berbeda dan setiap suatu fenomena sosial dikarenakan pengalaman individu yang 

berbeda. Dengan itu, realitas sosial tidak bersifat tetap, melainkan sibangun secara 

sosial melalui interaksi dan intepretasi pada konteks tertentu. 

Pemilihan Paradigma didasarkan pada tujuan penelitian ini untuk 

memahami dan menafsirkan makna yang dibangun oleh Masyarakat Tionghoa 

Tangerang Selatan dalam menjalankan tradisi Cheng Beng. Melalui pendekatan 

konstruktivis, peneliti bisa melihat bagaimana nilai, simbol, dan juga praktik budaya 

Cheng Beng yang dipahami secara subjektif oleh para pelaku tradisi. Dengan ini, 

paradigma yang dipakai penulis dianggap paling tepat karena 



32 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

memungkinkan peneliti menggali pengalaman, persepsi, dan juga cara masyarakat 

Tionghoa Tangerang Selatan mempertahankan tradisi Cheng Beng. 

 

3.2 Jenis dan Sifat Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Pendekatan 

kualitatif menjadi pilihan untuk penelitian ini karena bertujuan untuk menjadi 

informasi terkait dengan budaya Cheng Beng dan makna apa yang berusaha 

disampaikan oleh etnis Tionghoa dalam tradisi Cheng Beng. 

Menurut Creswell dan Poth (2018), penelitian kualitatif suatu pendekatan 

untuk memahami makna yang dianggap berasal dari masalah sosial atau 

kemanusiaan. Pendekatan ini fokus untuk memahami pengalaman, nilai, dan 

pandangan partisipan melalui interpretatif. Peneliti mau mengupayakan untuk 

memahami bagaimana masyarakat keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan 

memaknai simbol- simbol yang terdapat di dalam tradisi Cheng Beng. 

Pendekatan penelitian menggunakan kualitatif deskriptif dinilai paling tepat 

karena tradisi Cheng Beng merupakan tradisi budaya yang mengandung nilai-nilai 

simbolik, spiritual, dan sosial dipahami melalui pemahaman mendalam terhadap 

makna yang hidup di masyarakat pelaku tradisi Cheng Beng. penelitian yang dibuat 

ini diharap dapat menghadirkan gambaran mengenai bagaimana pemaknaan 

dijalankan dalam konteks tradisi Cheng Beng dan juga makna tersebut 

merepresentasikan nilai penghormatan kepada leluhur, serta pelestarian identitas 

budaya Cheng Beng di kalangan keturunan Tionghoa Tangerang Selatan. 

 

3.3 Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

fenomenologi. Metode fenomenologi digunakan untuk memahami suatu fenomena 

berdasarkan pengalaman langsung yang dialami oleh individu atau kelompok 

tertentu. Fenomenologi berfokus pada bagaimana seseorang memaknai pengalaman 

yang mereka alami dalam kehidupan sehari-hari, khususnya yang berkaitan dengan 

nilai, kepercayaan, dan makna yang dirasakan secara subjektif. Menurut Creswell 

(2014), fenomenologi merupakan pendekatan yang digunakan untuk menggali dan 

memahami makna dari pengalaman hidup seseorang terhadap suatu peristiwa atau 

fenomena tertentu. 



33 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

Metode fenomenologi digunakan dalam penelitian ini untuk memahami 

makna tradisi Cheng Beng di kalangan Generasi Z keturunan Tionghoa. Penelitian 

ini melihat Cheng Beng sebagai sebuah fenomena budaya yang masih dijalankan 

hingga saat ini, namun dimaknai secara berbeda oleh generasi muda. Makna 

tersebut dapat terlihat dari pengalaman mereka saat mengikuti tradisi Cheng Beng, 

misalnya saat menyiapkan persembahan makanan, menyalakan dupa, membakar 

kertas sembahyang, serta berinteraksi dengan anggota keluarga. Dengan demikian, 

peneliti berupaya menggambarkan bagaimana Generasi Z keturunan Tionghoa 

memaknai tradisi Cheng Beng berdasarkan pengalaman pribadi mereka.  

 

3.4 Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian merupakan hal yang penting 

guna menentukan kualitas dalam penelitian. Penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif, pengumpulan data dilakukan secara langsung dan alamiah. Menurut 

Creswell dan Poth (2018), pengumpulan data pada penelitian kualitatif dilakukan 

secara langsung antara peneliti dan narasumber agar hasil temuan lebih mendalam. 

3.4.1. Data Primer 

Data primer merupakan data yang diperoleh secara langsung oleh peneliti 

dari sumber pertama di lapangan. Pada penelitian ini, data primer diperoleh melalui 

wawancara mendalam dengan ahli yang memahami tradisi Cheng Beng, dalam hal 

ini adalah tokoh masyarakat Tionghoa atau pihak yang memiliki pengetahuan 

mengenai budaya dan tradisi Tionghoa. Wawancara dengan ahli dilakukan terlebih 

dahulu untuk memberikan gambaran umum dan acuan awal mengenai makna tradisi 

Cheng Beng. Setelah memperoleh acuan dari ahli, peneliti kemudian melakukan 

wawancara mendalam kepada Generasi Z keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan 

yang masih mengikuti tradisi Cheng Beng. Wawancara ini bertujuan untuk 

menggali pemaknaan mereka terhadap tradisi Cheng Beng berdasarkan pengalaman 

pribadi yang mereka alami. Selain wawancara, peneliti juga melakukan observasi 

dan dokumentasi selama proses pengumpulan data untuk mendukung hasil 

wawancara. 

3.4.1. Data Sekunder 



34 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

Data sekunder merupakan data yang diperoleh dari sumber yang telah 

tersedia sebelumnya. Dalam penelitian ini, data sekunder diperoleh melalui jurnal, 

buku, dan artikel yang membahas mengenai tradisi Cheng Beng serta budaya 

Tionghoa. Selain itu, peneliti juga menggunakan dokumentasi berupa foto-foto 

yang diambil saat mengikuti atau mengamati pelaksanaan tradisi Cheng Beng. 

Penggunaan data sekunder bertujuan untuk memperkuat dan melengkapi 

data primer, serta membantu peneliti dalam memahami konteks tradisi Cheng Beng 

secara lebih luas. Data sekunder juga digunakan sebagai bahan pendukung dalam 

menganalisis perbedaan dan perubahan pemaknaan tradisi Cheng Beng, khususnya 

di kalangan Generasi Z keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan. 

 

3.5 Keabsahan Data 

Menurut Sugiyono (2020), triangulasi merupakan pemeriksaan keabsahan 

data yang memanfaatkan sesuatu yang lain diluar data digunakan sebagai 

pembanding untuk memastikan apakah data tersebut valid atau tidak. Triangulasi 

data dalam penelitian kualitatif agar data yang didapatkan valid dan tidak hanya dari 

satu sumber saja. Triangulasi data dilakukan bertujuan untuk memperoleh data yang 

valid dan juga konsisten dan juga membantu peneliti agar lebih meningkatkan 

pemahaman terkait data yang telah ditemukan oleh peneliti. 

Penulis melakukan triangulasi data dengan melakukan wawancara yang 

mendalam terhadap Elsa Novia Sena, sebagai key Infoman, wawancara dilakukan 

untuk mengetahui tentang budaya Cheng Beng lebih mendalam karena Elsa Novia 

Sena merupakan peranakan Tionghoa Tangerang Selatan yang mendalami tentang 

budaya Tionghoa dan mendapatkan award dari PSMTI (Paguyuban Sosial Marga 

Tionghoa Indonesia) sebagai content creator muda, pegiat budaya Cina Benteng. 

Wawancara lain dilakukan kepada peranakan Tionghoa Tangerang Selatan agar data 

yang diterima oleh peneliti valid dan juga kredibilitas. 

 

3.6 Teknik Analisis Data 



35 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

Menurut Sugiyono (2019), menjelaskan teknik analisis data adalah proses 

sistematis untuk menyusun dari narasumber yang sudah diwawancara, dan juga 

dokumentasi untuk memahami dan menginformasikan temuannya secara valid dan 

terpercaya. Menurut Miles, Huberman & Saldana (2014), ada tiga teknik analisis 

data kualitatif, proses teknik ini dilakukan mendalam selama proses penelitian ini, 

3 teknik analisis data kualitatif adalah: 

1. Reduksi Data 

 

Setelah penulis memperoleh hasil wawancara dari para informan, 

penulis erlebih dahulu melakukan proses peninjauan dan penyimpulan awal 

terhadap data yang dikumpulkan, pada tahap ini, penulisan menyeleksi dan 

memilah data yang dianggap relevan dengan fokus dengan tujuan penelitian, 

sehingga informasi yang digunakan benar- benar sesuai dengan topik yang di 

kaji. Data yang tidak berkaitan secara langsung dengan penelitian disisihkan 

agar pembahasan tetap terarah dan sistematis. Penyajian hasil ini dilakukan 

secara runtut dan jelas, dengan menekankan temuan-temuan penting yang 

diperoleh dari hasil wawancara, sehingga pembaca dapat memahami gambaran 

tradisi Cheng Beng berdasarkan data lapangan yang telah di analisah oleh 

penulis. 

Setelah penulis mendapatkan hasil wawancara dari informan, penulis 

membuat penyimpulan dan memilih data yang relevan dengan penelitian ini 

sebelum penulis memberikan informasi mengenai Cheng Beng dalam bentuk 

hasil penelitiannya. 

2. Penyajian Data 

 

Peneliti akan menguraikan data hasil dari wawancara yang mendalam 

bersama beberapa informan secara sistematis dan terstruktur yang akan 

didukung dengan adanya dokumentasi hasil wawancara dan beberapa foto 

mengenai tradisi Cheng Beng, hasil dari wawancara bersama informan peneliti 

akan menyesuaikan dan menyeleksi pertanyaan yang sesuai dengan tujuan dari 

penulisan penelitian ini. Sehingga pembahasan dapat selaras dengan bab bab 



36 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

penelitian. Hasil dari wawancara bersama informan disajikan melalui analisis 

mendalam terlebih dahulu untuk bisa mendapatkan makna, nilai, dan pesan yang 

terkandung dalam praktisi tradisi Cheng Beng. Lalu analisis yang sudah 

dilakukan oleh penulis akan dituangkan di dalam bab pembahasan dengan 

mengaitkannya kepada kerangka teori dari penelitian ini dan konsep yang 

digunakan penulis, sehingga dalam penulisan ini memberikan pemahaman yang 

utuh dan lengkap terhadap tujuan yang diteliti. 

3. Kesimpulan atau verifikasi data 

 

Penelitian ini akan Menyusun dan membahas berdasarkan data yang 

telah diperoleh selama proses penelitian ini berlangsung. Data yang telah 

dihasilkan dari wawancara dengan para informan serta dokumentasi yang telah 

dikumpulkan oleh peneliti sebagai data pendukung. Seluruh data kemudian 

diolah dan juga dianalisis secara cermat untuk mengumpulkan pol, makna, serta 

keterkaitan antara temuan lapangan dengan focus penelitian. Hasil analisis ini 

selanjutnya dibahas secara lebih mendalam dengan merujuk pada rumusan 

masalah yang telah ditetapkan sejak awal penelitian. Pada tahap akhir penulisan 

peneliti menarik Kesimpulan berdasarkan keseluruhan hasil analisis dan 

pembahasan tersebut, sehingga Kesimpulan yang dihasilkan dari wawancara 

dapat menjawab rumusan masalah secara asli dan jelas, sesuai data empiris yang 

diperoleh selama berlangsungnya wawancara. 



37 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

4.1 Subjek dan Objek Penelitian 

4.1.1. Subjek Penelitian 

Subjek dalam penelitian ini adalah lima orang informan yang dipilih 

berdasarkan analisis yang dilakukan peneliti, lima orang tersebut merupakan 

warga Tangerang Selatan keturunan Tionghoa yang masih menjalankan tradisi 

Cheng Beng, kelima informan tersebut terdiri dari: 

• Informan 1 (Livia Jenifer) 

 

Seorang pekerja kantoran, berusia 23 tahun, lulusan Ilmu Komunikasi 

Universitas Multimedia Nusantara, yang setiap tahunnya menjalankan 

Cheng Beng. Livia memberikan informasi mengenai tradisi Cheng Beng 

yang Ia jalankan setiap tahun bersama keluarganya. 

• Informan 2 (Stefhanie Angelina Hartonwo) 

 

Seorang konten kreator sosial media Instagram dan Tiktok, yang 

mengunggah konten mengenai budaya Tionghoa, Stefhanie memberi 

informasi tentang budaya Cheng Beng yang ia pelajari dari kecil, karena 

Stefhanie tertarik dengan budaya Tionghoa. 

• Informan 3 (Margery Kyoko) 

 

Seorang mahasiswa Universitas Pelita Harapan, yang setiap tahunnya 

menjalankan tradisi Cheng Beng. Margery memberikan informasi mengenai 

tradisi Cheng Beng yang dilakukan bersama keluarganya. 

• Informan 4 (Vanness Dharma) 

 

Seorang pekerja kantoran, berusia 24 tahun yang setiap tahunnya 

menjalankan tradisi Cheng Beng di daerah Tangerang Selatan. Vanness 

memberikan informasi yang cukup relevan mengenai tradisi Cheng Beng 

keluarganya. 



38 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

• Informan 5 (Elsa Novia Sena) 

  Merupakan seorang content creator dan pegiat budaya Tionghoa. 

Statusnya sebagai representasi public tentang budaya Tionghoa, berbeda 

dengan informan lainnya yang hanya sebagai praktisi atau pelaku 

budaya Cheng Beng. 

 

• Informan 6 (Didi Halim & Merry) 

 Merupakan seorang aktivis Budaya Cina Benteng, berbeda dengan  

informan lain yang hanya sebagai pelaku Cheng Beng 

 

 

4.1.2. Objek Penelitian 

Objek penelitian ini adalah tradisi Cheng Beng yang dijalankan oleh 

masyarakat keturunan Tionghoa di Tangerang Selatan. Cheng Beng merupakan 

kegiatan ziarah leluhur yang dilakukan setiap tahun. Pada tradisi ini, keluarga 

biasanya pergi ke makam untuk membersihkan area makam, menyalakan dupa, 

membawa makanan persembahan, membakar kertas sembahyang, dan mendoakan 

leluhur. 

Penelitian ini menaruh perhatian pada simbol-simbol yang digunakan dalam 

ritual tersebut serta makna yang dipahami oleh masyarakat yang melaksanakannya. 

Setiap tindakan dalam Cheng Beng memiliki arti tertentu yang telah diwariskan dari 

generasi ke generasi. Makna ini muncul melalui kebiasaan keluarga, ajaran orang 

tua, serta interaksi antar anggota komunitas Tionghoa. 

Karena itu, fokus penelitian bukan hanya pada kegiatan upacara Cheng Beng 

itu sendiri, tetapi juga pada bagaimana masyarakat mengartikan simbol- simbol 

tersebut dan bagaimana makna itu dikomunikasikan dalam keluarga maupun 

komunitas. Dengan melihat proses ini, penelitian berusaha memahami bagaimana 

tradisi Cheng Beng tetap dipertahankan dan dimaknai oleh keturunan Tionghoa di 

Tangerang Selatan. 

 

 

4.2 Hasil Penelitian 



39 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

4.2.1. Proses Makna Pemikiran Individu dalam Pelaksanaan Tradisi Cheng 

Beng 

Menurut Mead, pikiran (mind) adalah bentuk percakapan internal, yaitu 

proses ketika seseorang berinteraksi dengan dirinya sendiri menggunakan simbol- 

simbol bermakna. Dalam proses ini, individu memilih dan menafsirkan stimulus 

yang ingin ia respons. Simbol termasuk bahasa digunakan sebagai alat berpikir, 

meskipun tidak selalu tampak secara nyata. Melalui penggunaan simbol tersebut, 

seseorang secara tidak langsung merujuk pada dirinya sendiri dan membentuk 

identitas berdasarkan bagaimana individu memahami reaksi orang lain terhadap 

perilakunya. Dengan demikian, pikiran berfungsi sebagai konsep diri yang berisi 

kesadaran individu terhadap dirinya sebagai objek (Griffin, Ledbetter, & Sparks, 

2019:56). 

Berdasarkan dari hasil wawancara narasumber bernama Livia yang ikut 

serta dalam melaksanakan tradisi Cheng Beng bahwa makna simbolik dalam tradisi 

Cheng Beng seperti dupa, makanan persembahan, dan kertas sembahyang dipahami 

sebagai bentuk komunikasi dan penghormatan kepada leluhur. Pemaknaan ini 

sejalan dengan teori komunikasi simbolik George Herbert Mead, yang menjelaskan 

bahwa manusia memberi arti pada tindakan dan objek melalui proses interaksi dan 

pengalaman sosial. 

 
“ Kalau menurut aku tuh dupa tuh sebagai simbol komunikasi dan penghormatan 

kita seperti mengirim doa ke leluhur. Dan kalau kayak makanan persembahannya 

itu ya melambangkan ucapan terima kasih sekaligus sebuah ingatan kita gitu 

bahwa makanan yang kita nikmatin hari ini tuh ya berkat jasa dari mereka juga 

gitu. Dan kalau kertas sembahannya itu atau biasa keluarga aku tuh nyebutnya 

Kim Chua, itu tuh menjadi simbol rejeki yang kita kirimin ke dunia leluhur.” (Livia, 

2025). 

 

Dalam pembahasan di atas, Dalam konteks ini, dupa dimaknai sebagai penghubung 

doa, makanan persembahan dipahami sebagai wujud ingatan dan penghargaan 

kepada leluhur, sementara kertas sembahyang dilihat sebagai simbol dukungan bagi 

leluhur di alam lain. 



40 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

Hal ini juga dinyatakan oleh narasumber yang bernama Stefhanie yang 

menyatakan dupa merupakan simbol komunikasi kepada leluhur yang sudah tidak 

ada dan juga tradisi ini dilakukan untuk menghormati dan mengenang leluhur. 

“Kalau menurutku, itu semua ada simbolnya, ya, jadi bukan hal yang sia-sia. 

Kalau dupa sendiri itu kan simbolnya seperti harumnya kebajikan. Jadi, kita itu 

seperti mengingat apa saja kebajikan yang selama ini leluhur kita lakukan selama 

hidupnya, dan kita juga termasuk di dalamnya. Untuk tata caranya, misalnya yang 

pegang dupa saja kan ada yang dari atas kepala,di depan maa… Itu semua ada 

maknanya. Jadi, kita sebagai keturunannya masih mengingat beliau, masih 

menancapkan dupa, artinya masih mengenang beliau…”(Stefhanie,2025) 

 

Dalam pembahasan di atas, dupa dipahami sebagai simbol harum kebajikan 

serta pengingat terhadap kebaikan yang dilakukan leluhur semasa hidup. Dupa juga 

dimaknai sebagai simbol penghormatan dan cara untuk mengenang leluhur. Setiap 

gerakan dipandang sebagai bentuk kesadaran diri dari para leluhur untuk tetap 

menjaga hubungan spiritual dengan para leluhur, serta menegaskan bahwa mereka 

masih dihormati dan diingat dalam kehidupan modern saat ini. Maka hal tersebut 

bukan hanya ritual, tetapi bentuk komunikasi simbolik yang menghubungkan 

generasi sekarang dengan nilai-nilai yang diwariskan leluhur mengenai dupa. 

Berdasarkan dari kutipan kedua narasumber tersebut membahas tentang hal 

yang serupa mengenai dupa pada tradisi Cheng Beng yang berkaitan dengan teori 

pemikiran menurut George Herbert Mead bahwasannya dapat disimpulkan dupa 

sebagai simbol komunikasi, penghormatan, dan pengingat kebajikan leluhur yang 

terus dijaga melalui tata cara ritual yang bermakna. Hal ini pun dinyatakan oleh key 

informan dari hasil penelitian ini yang membahas hal yang serupa. 

“Tradisi ceng beng sama seperti sembahyang leluhur yang lain. Dupa sebagai 

media untuk berdoa dan jumlahnya 2, makanan biasanya tiap keluarga/daerah 

beda-beda. Yang pasti ada babi, ayam, ikan yang melambangkan 3 unsur air, 

udara, dan darat. Jika sembahyang leluhur tidak ada kertas sembahyang, adanya 

kirim uang, baju, emas, dll. semua itu untuk menggambarkan cara menghormati 

para leluhur.”(Elsa,2025) 

 

Melalui pernyataan diatas mengenai komunikasi Simbolik tradisi Cheng 

Beng, bahwa komunikasi simbolik yang terkandung di dalam tradisi semua 



41 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

dilakukan untuk menghormati para leluhur kita, dan juga ungkapan terima kasih 

kepada leluhur semasa mereka hidup sudah mengurus kita. 

 

 

4.2.2. Pembentukan Identitas, Peran, dan Pengalaman Emosional Individu 

dalam Tradisi Cheng Beng 

Menurut Mead, diri (self) adalah kemampuan seseorang untuk melihat 

dirinya tidak hanya sebagai pelaku, tetapi juga sebagai sesuatu yang bisa ia nilai dan 

pahami dari sudut pandang orang lain. Kemampuan ini tumbuh melalui hubungan 

sosial dan penggunaan bahasa. Dalam prosesnya, individu merespons tindakannya 

sendiri- seolah ia sedang berbicara, menimbang, dan menjawab dirinya sebagaimana 

ia berinteraksi dengan orang lain. Karena itu, seseorang dapat menjadikan dirinya 

sebagai objek sekaligus subjek dalam tindakan yang ia lakukan. Self pada akhirnya 

merupakan bagian dari proses sosial yang membentuk bagaimana individu 

memahami dirinya di tengah masyarakat. 

Berdasarkan hasil wawancara narasumber bernama Stefhanie yang ikut serta 

dalam tradisi Cheng Beng bahwa perasaan yang dirasakan selama menjalani tradisi 

Cheng Beng memiliki rasa haru dan kangen terhadap leluhurnya. Pemaknaan ini 

berkaitan dengan teori komunikasi George Herbert Mead yang menjelaskan bahwa 

diri (self), dalam prosesnya, individu merespons tindakannya sendiri- seolah ia 

sedang berbicara, menimbang, dan menjawab dirinya sebagaimana ia berinteraksi 

dengan orang lain. 

“Ya, misalnya… Tapi kalau pergi ke makam keluarga yang dulu pernah aku temui, 

biasanya muncul rasa nostalgik. Rasanya seperti kangen, melepas rindu, dan 

mendoakan agar perjalanan jiwa mereka lebih baik di alam sana.”(Stefhanie,2025) 

Dalam pembahasan menurut narasumber Stefhanie perasaan yang dialami 

saat menjalani Cheng Beng menimbulkan rasa nostalgik dan kangen kepada leluhur. 

Hal ini juga dinyatakan oleh narasumber bernama Vanness yang 

menyatakan bahwa tidak sabar menunggu moment Cheng Beng karena punya 



42 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

hubungan dengan leluhur, yang artinya narasumber Vanness melepas rindu dengan 

leluhur. 

“Perasaan sih senang ya. Karena memang ditunggu-tunggu gitu. Bahkan 

kadang kalau sudah mau Cengbeng bisa-bisa nggak tidur, karena sudah 

semangat sendiri atau sudah excited sendiri. Karena memang punya 

hubungan yang dekat dengan leluhur.”(Vanness,2025) 

Dalam pembahasan menurut narasumber Vanness saat menjalani tradisi 

Cheng Beng semangat karena mempunyai hubungan yang dekat dengan leluhur. 

 

Hal ini juga dinyatakan oleh narasumber Margery yang menyatakan bahwa 

ada rasa kangen kepada leluhur saat menjalani tradisi Cheng Beng meskipun tidak 

pernah ketemu langsung dengan leluhur tetapi tetap menghormatinya. 

“Yang aku rasain selama tradisi cengbeng sih kayak ada rasa kangen gitu 

sih sama kakek nenek. Maksudnya meskipun kayak nggak pernah ketemu, 

tapi pas ngelakuin tradisinya itu tuh kayak ngerasa jadi dekat banget gitu. 

Karena kan kita kayak ngehormatin gitu ya, ngebantuin buat nyiapin dupa, 

nyiapin makanan-makanan, terus ngebersihin makamnya. Jadi kayak 

ngerasa lebih dekat aja sih karena tradisi ini.”(Margery,2025) 

Dalam pembahasan menurut narasumber Margery karena adanya rasa 

hormat meskipun Margery sendiri belum pernah bertemu dengan leluhur secara 

langsung tetapi ikatan batinnya tetap ada. 

Berdasarkan dari kutipan ketiga narasumber tersebut membahas tentang hal 

yang serupa mengenai perasaan saat mengunjungi makam para leluhurnya hal ini 

berkaitan dengan Teori George Herbert, diri (self) dalam prosesnya, individu 

merespons tindakannya sendiri- seolah ia sedang berbicara, menimbang, dan 

menjawab dirinya sebagaimana ia berinteraksi dengan orang lain. Hal ini juga 

diperkuat dari pernyataan Key Informan pada penelitian ini yang membahas hal 

serupa. 

“Senang karena mengunjungi makam leluhur dan bisa berkumpul bersama 

keluarga dan pastinya kita bisa melepas rindu kepada leluhur saat 

menjalani tradisi Cheng Beng.”(Elsa,2025) 



43 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

Melalui pernyataan diatas mengenai komunikasi Simbolik tradisi Cheng 

Beng, saat mengunjungi makam para leluhur merasakan adanya kerinduan kepada 

leluhur saat menjalani proses tradisi Cheng Beng. 

Setelah mengikuti tradisi Cheng Beng, narasumber umumnya merasa 

terhubung dengan leluhur para narasumber, meskipun tidak terhubung langsung 

dengan leluhur, tetapi para narasumber bisa merasakan adanya leluhur di dekat 

mereka. hal ini diperkuat dengan pernyataan dari narasumber Vannes yang 

menyatakan meskipun tidak bisa melihat leluhur secara langsung tetapi narasumber 

Vanness percaya mereka ada disitu selama berjalannya tradisi Cheng Beng. 

“Pastinya merasakan, karena saya walaupun nggak bisa melihat mereka 

secara langsung, tapi saya merasa kalau misalkan mereka ini ada di 

samping saya pada saat saya di sekitar lokasi mereka pada saat saya 

Cheng Beng.”(Vanness,2025) 

Melalui pernyataan menurut narasumber Vanness merasa terhubung dengan 

leluhur meskipun leluhur tidak ada disampingnya secara fisik. 

Hal ini dinyatakan juga oleh narasumber Margery yang menyampaikan 

bahwa merasa benar-benar terhubung dengan leluhur meskipun hanya melalui 

makna simbolisnya saja. 

“Kayak seperti yang aku bilang tadi ya Ci, bener-bener terhubung sih. 

Karena meskipun nggak ketemu pun kayak cuma secara simbolis aja, itu 

tuh kayak ngerasa dekat gitu.” (Margery,2025) 

Melalui pernyataan narasumber Margery merasa terhubung dengan leluhur 

dan narasumber merasa kedekatannya dengan leluhur. Pernyataan narasumber dari 

Margery ini diperkuat dengan pernyataan dari key informan yang menyatakan 

bahwa tradisi Cheng Beng ini banyak makna simbolik yang terkandung untuk 

menyampaikan pesan kepada leluhur. 

“Iya, karena memang tradisi Cheng Beng Adalah berdoa untuk leluhur 

dan tradisi Cheng Beng ini banyak makna simbolik yang terkandung untuk 

menyampaikan pesan kepada leluhur kita.” (Elsa, 2025) 

Melalui pernyataan diatas mengenai apakah Cheng Beng terhubung dengan 

leluhur semua narasumber dan key informan menyatakan Cheng Beng terhubung 



44 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

dengan leluhur karena memang tradisi Cheng Beng dibuat untuk memberi 

penghormatan kepada leluhur dan bisa menjalin hubungan yang erat dengan sesama 

keluarga. 

4.2.3. Interaksi Sosial, Perubahan Generasi, dan Keberlanjutan Tradisi Cheng 

Beng dalam Keluarga Tionghoa 

Menurut Mead, Masyarakat merupakan proses sosial yang terus berlangsung 

dan menjadi landasan untuk membentuk pikiran serta diri manusia. Individu 

memaknai pola dan aturan sosial di sekitarnya, kemudian memaknainya menjadi 

bagian dari “aku” (me), yang merupakan sisi diri yang terbentuk melalui sudut 

pandang masyarakat. dalam proses ini individu belajar menilai, dan memahami 

dirinya sendiri. Dengan arti kontribusi utama Mead terletak pada pemahamannya 

bahwa pikiran diri tidak muncul begitu saja, melainkan dibentuk dari bagaimana 

individu berinteraksi dengan sosial sekitarnya selama sepanjang hidup individu. 

Di dalam pernyataan dari narasumber setelah wawancara Interaksi antar 

keluarga saat menjalani tradisi Cheng Beng umumnya berlangsung hangat dan 

penuh kebersamaan. Keluarga yang jarang bertemu biasanya kembali berkumpul, 

saling berbagi cerita hal ini dinyatakan oleh narasumber Livia. 

“Biasanya sih suasananya hangat, terus kita kan sama-sama bareng 

keluarga jadi ada rasa kebersamaannya, keluarga juga jadi saling kumpul, 

saling bantu, makan bareng, dan kadang bagi-bagi cerita kayak cerita-

cerita tentang perjalanan leluhur-leluhur kita. Dan juga ya Cengbeng ini 

sekaligus jadi ajang momen reunian keluarga kecil gitu sih.”(Livia,2025) 

Hal ini diperkuat dengan pernyataan dari narasumber Margery yang 

menyatakan interaksi keluarga saat Cheng Beng terasa sangat berkesan karena 

semua anggota keluarga, bahkan yang tinggal jauh, biasanya menyempatkan diri 

untuk datang. Suasananya jadi ramai dan penuh kebersamaan. 

“Kalau interaksi antar keluarga sih paling berkesan sih Ci, karena pas 

Ceng beng itu pasti keluarga itu mau dari manapun, mau yang jauh pun 

kayak pasti datang gitu. Jadi rame sama ngerasain kebersamaan sih, jadi 

tiap-tiap orang itu pasti punya bagian lah, ambil bagian buat ngebantuin 



45 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

tradisi Cheng Beng ini bisa berjalan dengan baik. Juga bisa saling gobrol- 

ngobrol juga karena udah lama gak ketemuan.”(Margery, 2025) 

Begitupun dengan key informan yang menyatakan bahwa kerja sama antar 

keluarga sangat dibutuhkan saat Cheng Beng karena banyaknya makanan, 

perlengkapan sembahyang, dan kebutuhan untuk leluhur yang harus dipersiapkan 

dan dibawa ke makam. Setiap orang saling membantu menata dan menyiapkan 

semuanya, sehingga interaksi keluarga terbangun secara alami lewat proses saling 

mendukung tersebut. 

“Saling membantu menyiapkan makanan dan alat sembahyang serta 

kebutuhan untuk leluhur seperti uang, emas, baju, dengan banyaknya 

peralatan atau barang yang harus dibawa ke makam leluhur pastinya 

interaksi atau kerjasama dengan keluarga sangat diperlukan.”(Elsa,2025) 

Menurut pernyataan di atas dan dari semua narasumber yang sudah berhasil 

di wawancara bahwa peran keluarga saat menjalani tradisi Cheng Beng berjalan 

dengan baik karena adanya persiapan yang cukup banyak maka, antar keluarga 

harus saling kompak dan kerjasama sangat dibutuhkan. 

Para narasumber sepakat bahwa tradisi Cheng Beng mengalami beberapa 

perubahan dari dulu hingga sekarang, meski maknanya tetap sama. Pernyataan ini 

dijawab oleh narasumber Livia yang menyatakan dahulu prosesi dianggap lebih 

lengkap, detail, dan memakan waktu lama karena banyak tahap yang harus 

dikerjakan secara manual, seperti membuat kertas doa sendiri atau menyiapkan 

tahapan ritual yang lebih panjang. Kini, tradisi cenderung dibuat lebih praktis 

karena perkembangan zaman dan kesibukan keluarga, misalnya perlengkapan 

sembahyang tinggal dibeli dan proses berziarah dilakukan lebih singkat. 

“Pastinya ada sih, kalau dulu prosesnya tuh lebih lengkap dan makan 

waktunya pasti lebih lama sih kalau dengar ceritanya dari generasi di atas 

kita kayak orang tua saya gitu kalau cerita. Kalau dulu tuh kertas doanya 

tuh mereka bikin sendiri tapi kalau sekarang tuh udah lebih praktis karena 

udah ada yang jual dan kayak kalau makin kesini ngikutin jaman sih 

mungkin dibikin jadi lebih simpel gitu.”(Livia,2025) 



46 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

Pernyataan dari narasumber Livia diperkuat dengan narasumber Margery 

yang menyatakan bahwa Cheng Beng pada zaman dulu dilakukan dengan cara yang 

jauh lebih tradisional dan penuh tahapan, di mana setiap proses disiapkan secara 

detail. Sementara itu, generasi sekarang cenderung menjalankannya lebih praktis 

karena kesibukan dan perkembangan zaman. Persiapan biasanya cukup dengan 

membawa makanan, dupa, dan kertas sembahyang, sehingga keseluruhan proses 

menjadi lebih singkat dibandingkan dulu yang tahapannya lebih banyak. 

“Mungkin kalau Cengbeng zaman dulu sih kayak lebih tradisional banget 

ya Ci Jadi bener-bener semua tahapannya itu tuh disiapin, setiap tahapan- 

tahapannya itu tuh juga kayak lebih detail gitu. Sedangkan kalau sekarang 

kan mungkin kayak banyak juga orang-orang udah pada sibuk, terus 

jaman juga udah lebih maju. Jadi biasanya tuh lebih praktis aja kayak 

misalnya sesimpel kayak siapin makanan doang, dupa sama kertas 

sembahyang, gitu sih Ci paling. Jadi zaman sekarang itu kayak proses 

tradisi Cheng Beng ini secara nggak langsung tuh makin singkat ya, beda 

sama zaman dulu yang banyak banget tahap-tahapannya. Iya jadi 

berkurang.”(Margery,2025) 

Pernyataan dari Key Informan menyampaikan bahwa secara umum tradisi 

Cheng Beng masih dijalankan dengan cara yang sama, hanya lokasinya yang 

berbeda. Dahulu banyak makam berada di bukit atau gunung karena dianggap 

memiliki fengshui yang baik, sehingga keluarga harus menempuh perjalanan naik 

ke atas untuk berziarah. Sekarang prosesnya cenderung lebih sederhana, namun 

makna penghormatan leluhur tetap sama seperti dulu. 

“Kurang lebih masih sama. Tapi dulu kebanyakan dikubur di bukit atau 

atas gunung karena fengshuinya lebih bagus. Jadi dulu mengunjungi 

makam perlu naik bukit atau gunung dan tradisi ini lebih singkat 

dibandingkan zaman dulu, tetapi makna yang terkandung sama dengan 

tradisi Cengbeng zaman dulu.”(Elsa, 2025) 

Melalui pernyataan dari Key Informan dan beberapa narasumber lainnya, 

tradisi Cheng Beng memiliki perubahan meskipun dalam perubahan yang tidak 

signifikan, meskipun terdapat perubahan tetapi mereka tetap memaknai hal yang 

sama setiap menjalani tradisi Cheng Beng, tetap berdoa untuk para leluhur mereka 

guna menghormati leluhur. 



47 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

4.3 Pembahasan 

Dalam penelitian ini, peneliti tidak hanya mengandalkan dari kumpulan 

wawancara saja, melainkan peneliti terjun langsung dan menjalankan juga tradisi 

Cheng Beng. Peneliti hadir dilokasi dan mengikuti kegiatannya. Hal ini dilakukan 

untuk menangkap detail acara. Selama proses berjalan, peneliti mengikuti alur 

bersama keluarga sendiri, berdoa kepada leluhur, peneliti juga setuju Cheng Beng 

dilakukan untuk menghormati leluhur dan memaknai Cheng Beng bukan hanya 

sebagai tradisi saja. 

Keterlibatan langsung peneliti ini membantu penyusun pembahasan, karena 

sudah terjun langsung kepada tradisi Cheng Beng. Dari observasi langsung peneliti 

bisa melihatv secara langsung bagaimana tradisi ini dipertahankan oleh keluarga 

dan peran setiap anggota keluarga penting dalam menjalankan tradisi ini. Semua 

pengalaman yang sudah di alami peneliti digunakan untuk memperkuat analisis 

ndan bukti dalam penelitian ini. 

Berikut adalah beberapa dokumentasi peneliti dalam mengikuti tradisi 

Cheng Beng bersama keluarga peneliti: 



48 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

 



49 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 5. Hasil observasi tradisi Cheng Beng 

Sumber: dokumentasi pribadi 

 

4.3.1. Proses Makna Pemikiran Individu dalam Pelaksanaan Tradisi Cheng 

Beng 

Mead memandang mind (pikiran) sebagai percakapan batin yang 

berlangsung ketika seseorang berhubungan dengan dirinya sendiri melalui simbol- 

simbol yang memiliki makna tertentu. Dalam proses tersebut, individu menyaring 

setiap rangsangan yang ia terima untuk menentukan mana yang layak diberikan 

respon. Melalui simbol khususnya bahasa seseorang secara halus mengarahkan 

perhatian pada dirinya dan membangun pemahaman tentang identitasnya. Oleh 

karena itu, pikiran menjadi unsur penting dalam pembentukan konsep diri karena 

menghadirkan kesadaran yang menjadikan diri sebagai objek untuk menafsirkan 

bagaimana tindakan seseorang dipahami atau dinilai oleh orang lain. 

Sebelum memasuki hari Cheng Beng, keluarga para narasumber umumnya 

melakukan berbagai persiapan, mulai dari membersihkan makam leluhur beberapa 

hari sebelumnya mengecek batu nisan, merapikan area sekitar makam, hingga 

memastikan tempat dupa siap dipakai. Ada pula yang menyiapkan daftar kebutuhan 

seperti makanan persembahan, dupa, kertas sembahyang, dan perlengkapan lain 

sambil membagi tugas antar anggota keluarga. Pada keluarga yang leluhurnya 

dikuburkan dan juga dikremasi, persiapannya bisa berbeda untuk malam dilakukan 

ziarah langsung, sedangkan untuk abu biasanya diawali sembahyang dari rumah 



50 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

dan berkumpul keluarga sebelum membeli persembahan. Sebagian keluarga juga 

membersihkan rumah dan kembali mengecek kebersihan makam melalui pihak 

pengelola yang sudah dihubungi sebelumnya. Bahkan ada yang mengikuti 

kebiasaan turun-temurun, yaitu sekitar lima belas hari sebelum 5 April mengunjungi 

makam untuk membersihkan area dan menutup bagian yang telah dirapikan dengan 

kertas sebagai tanda siap menyambut hari Cheng Beng. 

Para narasumber memaknai berbagai simbol dalam tradisi Cheng Beng 

sebagai bentuk komunikasi spiritual sekaligus penghormatan kepada leluhur. Dupa 

dipahami sebagai media penyampai doa asapnya yang naik ke atas dianggap 

membawa pesan dan harumnya melambangkan kebajikan yang diwariskan leluhur, 

sementara cara memegangnya pun mencerminkan rasa hormat. Makanan 

persembahan dilihat sebagai ungkapan terima kasih dan penghargaan, 

mengingatkan keluarga pada selera serta kebiasaan leluhur dan menjadi simbol 

kedekatan emosional. Kertas sembahyang atau Kim Chua dimaknai sebagai simbol 

rezeki atau bekal yang dikirim ke alam leluhur ada yang mengibaratkannya sebagai 

surat jalan agar persembahan seperti uang, pakaian, atau benda simbolik lainnya 

“sampai” ke mereka. Bentuknya pun beragam ada yang dibakar sebagai tanda 

pengiriman, ada yang ditabur di makam bersama bunga. Beberapa keluarga juga 

memaknai kehadiran babi, ayam, dan ikan sebagai simbol tiga unsur alam: darat, 

udara, dan air, sehingga keseluruhan rangkaian persembahan menjadi cara yang 

utuh untuk menghormati dan mengenang leluhur. 

Para narasumber umumnya mengenal makna dan tata cara Cheng Beng 

langsung dari keluarga, terutama orang tua yang sejak kecil mengajak mereka 

mengikuti ritual sambil memperkenalkan langkah-langkah dasar seperti 

menyalakan dupa, menata makanan persembahan, dan memahami etika berziarah. 

Ada pula yang belajar karena rasa ingin tahu pribadi agar nilai budaya tidak berhenti 

di generasi sebelumnya. Ketika menjalani Cheng Beng, mereka mengaku sering 

teringat pada leluhur perjalanan hidup, perjuangan, serta peran mereka dalam 

membentuk keadaan keluarga saat ini sehingga momen ini menjadi saat untuk 

bersyukur, berrefleksi, dan merasakan kembali kedekatan dengan leluhur. Tradisi 



51 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

ini juga dipandang sebagai kesempatan berharga untuk berkumpul keluarga, 

terutama bagi yang merantau, sekaligus menunjukkan bakti dan penghormatan 

dengan berdoa dan mengunjungi makam leluhur setahun sekali. 

Seiring bertambahnya usia, para narasumber memaknai Cheng Beng 

sebagai tradisi yang semakin memiliki kedalaman simbolik dan fungsi sosial. Apa 

yang dahulu mereka jalani sebatas rutinitas keluarga kini dipahami sebagai praktik 

untuk meneguhkan identitas, menghargai akar keluarga, serta menjaga 

kesinambungan nilai antargenerasi. Tradisi ini juga dipersepsi sebagai sarana 

memperkuat ikatan kekeluargaan, terutama bagi anggota yang merantau, karena 

Cheng Beng menjadi alasan berkumpul yang mendorong terjalinnya kembali 

kedekatan emosional antar anggota keluarga. Selain itu, momen ini memberi ruang 

refleksi atas peran leluhur dalam sejarah keluarga, menghadirkan pengalaman 

spiritual berupa rasa “bertemu kembali” dengan mereka. Bagi sebagian narasumber, 

Cheng Beng dipandang sebagai warisan budaya yang wajib dilestarikan oleh 

generasi muda dianggap perlu mempelajari tata cara dan maknanya agar tradisi tetap 

terjaga meskipun kelak para tetua yang biasa memimpin ritual tidak lagi hadir. Para 

narasumber menjelaskan bahwa persiapan membeli sesaji dalam tradisi Cheng Beng 

dipandang penting karena sesaji berfungsi sebagai simbol penghormatan, perhatian, 

dan ucapan terima kasih kepada leluhur. Walaupun bentuknya berbeda pada tiap 

keluarga tergantung kondisi ekonomi maupun kebiasaan etnis seperti Hakka, 

Hokkien, atau Kanton esensi utamanya tetap sama, yakni mempersembahkan 

sesuatu yang bermakna bagi leluhur, baik berupa makanan favorit, buah, kue 

tradisional, maupun perlengkapan sembahyang. Mereka juga menekankan bahwa 

Cheng Beng merupakan tradisi budaya, bukan ritual agama tertentu, sehingga 

keturunan Tionghoa dari berbagai keyakinan Buddha, Kristen, Islam, atau lainnya 

masih dapat melaksanakannya dengan penyesuaian sesuai kepercayaan masing-

masing, misalnya tidak memegang dupa namun tetap hadir dan berdoa. Bagi 

sebagian keluarga, kelengkapan sesaji dianggap penting agar doa dan penghormatan 

terasa lebih “maksimal”, sementara bagi yang tidak meyakini konsep kehidupan 

setelah kematian, cukup mendoakan leluhur sudah 



52 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

dianggap bentuk bakti yang dapat diterima. Dengan demikian, praktik ini menjadi 

wujud pelestarian budaya yang fleksibel namun tetap sarat makna. 

Berbagai persiapan yang dilakukan keluarga sebelum Cheng Beng mulai 

dari membersihkan makam, menata area sembahyang, menyiapkan makanan, dupa, 

hingga kertas sembahyang mencerminkan proses internalisasi makna yang 

terbentuk dari interaksi keluarga dan diwariskan lintas generasi. Cara para 

narasumber memahami simbol-simbol seperti dupa sebagai media doa, makanan 

sebagai ungkapan terima kasih, serta kertas sembahyang sebagai bekal bagi leluhur, 

menunjukkan bahwa setiap tindakan ritual tidak datang begitu saja, melainkan 

melalui proses berpikir dan penafsiran yang terus berkembang seiring pengalaman. 

Mereka belajar makna ritual sejak kecil melalui bimbingan orang tua, lalu lambat 

laun mengolahnya menjadi kesadaran personal dari sekadar mengikuti menjadi 

memahami, merefleksikan, hingga merasakan kedekatan emosional dengan leluhur. 

Seiring usia, pengalaman Cheng Beng menjadi lebih dalam karena setiap simbol 

memicu percakapan batin tentang jati diri, sejarah keluarga, dan hubungan 

antargenerasi. Pola ini sesuai dengan konsep Mind dalam teori Mead, yaitu 

kemampuan individu menafsirkan simbol-simbol sosial melalui proses berpikir 

internal asap dupa, makanan, dan tata cara ritual menjadi stimulus yang mereka 

maknai secara personal lalu diwujudkan dalam tindakan penghormatan. Bahkan 

ketika sesaji dilakukan dengan cara berbeda sesuai kondisi ekonomi atau keyakinan 

agama, makna yang muncul tetap berakar pada refleksi diri dan kesadaran akan nilai 

budaya yang hendak dijaga. Dengan demikian, praktik Cheng Beng bukan hanya 

ritual budaya, tetapi juga proses mental yang menunjukkan bagaimana pikiran 

individu terbentuk melalui interaksi sosial dan simbolik dalam keluarga Tionghoa. 

 

4.3.2. Pembentukan Identitas, Peran, dan Pengalaman Emosional Individu 

dalam Tradisi Cheng Beng 

Mead menjelaskan bahwa diri (self) muncul ketika seseorang mampu 

melihat dirinya sebagai objek melalui cara pandang orang lain maupun masyarakat, 

sembari tetap memiliki kemampuan untuk bertindak sebagai subjek. Dalam 



53 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

pembentukan diri tersebut, Mead menekankan pentingnya significant gestures atau 

isyarat yang memiliki makna, serta significant communication, yaitu penggunaan 

simbol-simbol yang dipahami bersama. Simbol dan isyarat inilah yang kemudian 

diolah secara reflektif oleh individu saat berinteraksi, sehingga membentuk 

pemahaman tentang diri dalam konteks sosial. 

Tradisi Cheng Beng membentuk identitas keturunan Tionghoa melalui 

proses pewarisan nilai, sejarah, dan simbol yang terus dipraktekkan lintas generasi. 

Para narasumber menjelaskan bahwa ritual ini meneguhkan rasa keterikatan pada 

leluhur, membantu mereka memahami silsilah keluarga, serta menempatkan diri 

dalam garis keturunan yang jelas sehingga identitas sebagai bagian dari komunitas 

Tionghoa menjadi lebih kuat dan terhubung dengan akar sejarahnya. Cheng Beng 

juga menjadi penanda identitas yang bersifat kultural, bukan agama, sehingga tetap 

dijalankan oleh keturunan Tionghoa dari berbagai keyakinan Kristen, Buddha, atau 

Muslim karena nilai yang dijunjung adalah penghormatan kepada leluhur, bukan 

dogma keagamaan. Melalui tindakan sederhana seperti menyalakan dupa, 

membawa sesaji, atau berziarah ke makam, mereka merasa terhubung dengan tradisi 

yang telah berlangsung ratusan hingga ribuan tahun, sehingga praktik ini berfungsi 

sebagai peneguh keberlanjutan budaya dan pengingat akan jati diri sebagai bagian 

dari komunitas yang menghormati akar dan sejarah keluarga. 

Selama tradisi Cheng Beng berlangsung, para narasumber menjalankan 

peran yang beragam sesuai kebiasaan keluarga masing-masing. Ada yang 

menyiapkan makanan dan sesaji, membawa perlengkapan seperti dupa dan kertas 

sembahyang, sampai ikut membersihkan makam sebelum ritual dimulai. Beberapa 

lainnya hanya datang untuk sembahyang karena seluruh persiapan sudah diurus oleh 

anggota keluarga yang lebih tua, sehingga perannya lebih pada menancapkan dupa 

atau menaruh kertas sembahyang di gundukan makam. Ada pula yang bertanggung 

jawab memastikan seluruh perlengkapan siap digunakan, memilih makanan yang 

akan dibawa, dan membantu membersihkan area makam saat tiba di lokasi. Pada 

keluarga tertentu, peran menjadi lebih kompleks, seperti menabur bunga, menata 

makanan persembahan, menyalakan dupa, hingga 



54 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

melakukan praktik lempar koin untuk memastikan apakah leluhur telah “selesai 

makan”, terutama bagi keturunan laki-laki yang dianggap memiliki kedekatan 

simbolis dengan leluhur. Sementara itu, ada juga yang berperan sederhana namun 

penting, yakni berdoa dan memastikan seluruh proses berjalan sesuai kebutuhan 

tradisi. 

Selama menjalani tradisi Cheng Beng, para narasumber merasakan beragam 

emosi yang berpadu antara haru, kangen, dan rasa syukur ketika mengenang leluhur 

yang telah tiada. Ada yang merasakan nostalgia saat berziarah ke makam anggota 

keluarga yang pernah ditemui, sementara ketika mengunjungi makam buyut atau 

leluhur yang tidak dikenal secara langsung, perasaan hormat tetap muncul tanpa 

beban emosional yang terlalu dalam. Bagi sebagian lainnya, keterlibatan dalam 

mempersiapkan dupa, makanan, dan membersihkan makam justru menumbuhkan 

rasa kedekatan tersendiri, seolah jarak antara diri mereka dan leluhur menjadi lebih 

dekat melalui tindakan ritual tersebut. Ada pula yang menyambut Cheng Beng 

dengan antusias sampai sulit tidur karena merasa senang dan bersemangat bertemu 

kembali secara simbolis dengan leluhur. Keseluruhan proses ini juga memunculkan 

rasa bahagia karena dapat berkumpul dengan keluarga dan melepas rindu kepada 

leluhur dalam suasana yang hangat dan penuh penghormatan. 

Para narasumber sepakat bahwa tradisi Cheng Beng membuat mereka 

merasa terhubung dengan leluhur, meskipun secara fisik para leluhur telah tiada. 

Melalui ritual seperti berdoa, menyalakan dupa, membawa sesaji, dan hadir di 

makam, muncul kedekatan emosional yang seolah membuka ruang percakapan 

batin dengan leluhur, sehingga mereka merasa sedang “bertemu” dan berhubungan 

kembali. Ada yang merasakannya sebagai hubungan simbolis, ada pula yang 

merasakannya secara lebih personal seakan leluhur hadir di sekitar mereka ketika 

tradisi berlangsung. Selain itu, Cheng Beng juga membantu mereka mengenali 

kembali garis keturunan, terutama bagi keturunan Tionghoa yang sudah beberapa 

generasi tinggal di Indonesia, sehingga ritual ini memperkuat identitas asal-usul dan 

memberikan pemahaman tentang siapa saja leluhur yang mendahului mereka. 

Secara keseluruhan, ritual dan simbol dalam Cheng Beng menjadi jembatan yang 



55 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

membuat mereka merasa dekat, terhubung, dan tetap menghormati leluhur dalam 

kehidupan masa kini. 

Para narasumber sepakat bahwa pentingnya tradisi Cheng Beng harus 

disampaikan kepada generasi selanjutnya dengan cara yang hangat dan mudah 

dipahami, bukan sebagai kewajiban yang menakutkan, tetapi sebagai bentuk 

penghargaan terhadap asal-usul dan leluhur. Mereka menilai bahwa generasi muda 

perlu diperkenalkan pada makna di balik ritual mulai dari menghormati leluhur, 

menjaga silsilah keluarga, hingga memahami bahwa tanpa leluhur mereka tidak 

akan ada hari ini. Selain menjelaskan maknanya, sebagian narasumber menekankan 

pentingnya memberi contoh secara langsung, karena melihat dan ikut terlibat dalam 

ritual jauh lebih efektif daripada sekadar mendengar cerita. Ada pula yang percaya 

bahwa mengajak generasi muda merasakan pengalaman spiritual atau emosional di 

lokasi leluhur dapat menumbuhkan pemahaman yang lebih mendalam. Tradisi ini 

juga disampaikan sebagai warisan budaya yang sudah berjalan ratusan tahun, yang 

tidak hanya mengajarkan bakti dan doa untuk leluhur, tetapi juga mempererat 

kebersamaan keluarga. Dengan cara-cara tersebut, mereka berharap generasi 

berikutnya tetap menjalankan Cheng Beng dengan kesadaran dan pemaknaan yang 

tulus. 

Makna simbolik dalam proses tradisi Cheng Beng terlihat dari setiap tahap 

ritual yang dijalani para narasumber, di mana pembersihan makam dipahami bukan 

sekadar merapikan area ziarah, melainkan wujud bakti sekaligus simbol 

membersihkan hati dan menjaga hubungan dengan leluhur. Dupa dianggap sebagai 

media penghormatan dan penyampai doa, sementara makanan persembahan dipilih 

berdasarkan kesukaan leluhur sebagai bentuk rasa syukur dan penghargaan atas 

jejak hidup mereka yang masih dirasakan oleh keluarga saat ini. Air dan teh yang 

kerap disertakan dipahami sebagai simbol kesucian dan penghormatan, mengikuti 

tradisi Tionghoa yang menempatkan teh sebagai tanda hormat kepada orang tua. 

Kertas sembahyang atau Kim Chua, serta barang-barang berbentuk kertas seperti 

pakaian, mobil, atau rokok, dibakar sebagai simbol pemberian rezeki dan kebutuhan 

bagi leluhur di alam lain, disertai “surat jalan” agar persembahan tersebut 

sampai kepada mereka. Secara 



56 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

keseluruhan, setiap simbol dalam Cheng Beng mengandung pesan moral tentang 

bakti, penghargaan, dan hubungan lintas generasi yang terus dijaga melalui ritual 

tahunan ini. 

Tradisi Cheng Beng membentuk identitas keturunan Tionghoa melalui 

rangkaian pengalaman, emosi, serta peran yang dijalani para narasumber, di mana 

seluruh proses ini turut membentuk mereka sebagai bagian dari komunitas Tionghoa 

yang menghormati leluhur. Melalui praktik yang diwariskan lintas generasi 

menyiapkan sesaji, membersihkan makam, menyalakan dupa, hingga mengikuti 

ritual seperti lempar koin mereka belajar melihat diri mereka sebagaimana keluarga 

dan komunitas memaknai tradisi tersebut, suatu proses yang mencerminkan konsep 

Self menurut Mead, yaitu diri yang terbentuk melalui interaksi sosial dan simbolik. 

Perasaan haru, rindu, syukur, dan kedekatan dengan leluhur yang muncul selama 

ritual menunjukkan bahwa makna Cheng Beng tidak hanya hidup dalam tindakan 

eksternal, tetapi juga dalam refleksi batin ketika mereka menyadari posisi diri dalam 

garis keturunan, memahami asal-usul, serta merasakan hubungan spiritual dengan 

leluhur. Dalam proses itu, mereka menegosiasikan identitas diri baik sebagai 

anggota keluarga, keturunan Tionghoa, maupun sebagai penerus nilai budaya 

sehingga ritual ini memperkuat jati diri mereka secara sosial dan emosional. 

Kesadaran ini kemudian mendorong mereka untuk meneruskan tradisi kepada 

generasi berikutnya, bukan sebagai kewajiban, tetapi sebagai bagian dari siapa diri 

mereka, sehingga Cheng Beng berfungsi sebagai ruang pembentukan diri yang terus 

berlangsung melalui interaksi dengan simbol, keluarga, dan nilai budaya yang 

diwariskan. 

 

4.3.3. Interaksi Sosial, Perubahan Generasi, dan Keberlanjutan Tradisi Cheng 

Beng dalam Keluarga Tionghoa 

George Herbert Mead melihat masyarakat bukan hanya sebagai himpunan 

individu, tetapi sebagai suatu proses sosial yang bergerak terus-menerus. 

Masyarakat hadir melalui interaksi berkelanjutan, ketika orang saling menanggapi 



57 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

dan membangun makna lewat simbol-simbol, terutama melalui bahasa. Dengan 

demikian, bagi Mead, society merupakan pola interaksi yang tersusun dan berfungsi 

secara teratur, bukan sebuah bentuk yang tetap atau statis. 

Interaksi antar keluarga saat menjalani tradisi Cheng Beng digambarkan 

para narasumber sebagai momen yang hangat dan penuh kebersamaan, di mana 

setiap anggota keluarga berkumpul, saling membantu, dan berbagi peran agar ritual 

dapat berjalan dengan lancar. Mulai dari gotong royong membersihkan makam, 

menyiapkan makanan dan perlengkapan sembahyang, hingga menancapkan dupa 

dan menaburkan bunga, seluruh proses dilakukan bersama-sama sehingga tercipta 

suasana akrab yang jarang terjadi pada hari-hari biasa. Bagi banyak keluarga, Cheng 

Beng menjadi ajang reuni tahunan karena anggota keluarga yang merantau biasanya 

pulang untuk ikut berziarah, sehingga interaksi pun dipenuhi obrolan, cerita tentang 

leluhur, serta kesempatan melepas rindu. Pembagian tugas antar keluarga juga 

terjadi secara alami ada yang membawa daging dan makanan, ada yang menyiapkan 

barang-barang kertas untuk dibakar, dan ada yang mempersiapkan dupa, lilin, atau 

minuman persembahan sehingga semua merasa memiliki peran penting dalam 

menghormati leluhur. Kerja sama inilah yang membuat tradisi Cheng Beng tidak 

hanya bermakna spiritual, tetapi juga mempererat hubungan kekeluargaan melalui 

interaksi sosial yang intens dan saling mendukung. 

Peran keluarga dalam melestarikan tradisi Cheng Beng sangat besar, 

terutama generasi yang lebih tua yang berfungsi sebagai pengingat, panutan, dan 

pemberi pemahaman mengenai makna di balik setiap ritual. Para narasumber 

menjelaskan bahwa orang tua biasanya menjadi pihak yang selalu mengajak anak- 

anak ikut ziarah, menyiapkan perlengkapan, menjelaskan tahap-tahapan ritual, dan 

menanamkan nilai bakti agar tradisi ini tidak dipersepsikan hanya sebagai 

formalitas. Selain itu, keluarga juga menjaga keberlanjutan tradisi dengan saling 

mengingatkan menjelang Cheng Beng dan membangun kebiasaan berkumpul setiap 

tahun, sehingga generasi muda dapat melihat langsung bagaimana kegiatan ini 

dijalankan. Keterlibatan aktif mulai dari ikut mempersiapkan sesaji, membantu 



58 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

membersihkan makam, hingga memahami makna setiap symbol membantu anak- 

anak dan remaja merasa dekat dengan tradisi. Dengan cara demikian, keluarga 

menjadi fondasi utama agar nilai dan praktik Cheng Beng tetap diwariskan, 

dipahami, dan dijalankan, sehingga tradisi tidak hilang hanya karena generasi muda 

tidak mengetahui cara atau maknanya. 

Para narasumber melihat bahwa tradisi Cheng Beng pada generasi sekarang 

memang mengalami sejumlah perubahan dibandingkan zaman dulu, terutama dari 

segi praktik yang kini cenderung lebih sederhana dan praktis. Dahulu, prosesnya 

lebih lengkap dan memakan waktu lama kertas sembahyang dibuat sendiri, tahapan 

ritual dilakukan lebih detail, dan lokasi makam sering berada di bukit atau gunung 

sehingga ziarah membutuhkan usaha lebih besar. Kini, perkembangan zaman 

membuat persiapan lebih efisien kertas sembahyang tinggal dibeli, sesaji cukup 

disiapkan seperlunya, dan banyak keluarga menyesuaikan ritual dengan kesibukan 

masing-masing. Beberapa keluarga memilih kremasi karena dianggap lebih praktis 

meskipun tetap memiliki makna spiritual dalam kepercayaan Tionghoa. Meski 

begitu, esensi Cheng Beng tetap bertahan: penghormatan kepada leluhur dan 

menjaga hubungan antar generasi. Ada keluarga yang merasa tradisinya hampir 

tidak berubah, namun mereka juga melihat bahwa sebagian generasi muda mulai 

kurang terikat pada tradisi sehingga pelestarian perlu dilakukan secara sadar. 

Dengan demikian, perubahannya lebih berada pada cara menjalankan ritual, bukan 

pada makna simbolik yang tetap dijaga lintas generasi 

Para narasumber memandang bahwa tradisi Cheng Beng kemungkinan besar 

tetap bertahan di masa depan, meskipun bentuk pelaksanaannya mungkin menjadi 

lebih sederhana mengikuti perubahan gaya hidup dan perkembangan zaman. Selama 

masih ada keluarga yang menekankan pentingnya nilai penghormatan kepada 

leluhur dan mengajarkannya kepada generasi selanjutnya, tradisi ini diyakini tidak 

akan hilang. Namun, sebagian narasumber juga merasa ada kekhawatiran karena 

generasi muda kini cenderung kurang terlibat atau memaknai tradisi secara 

mendalam, sehingga keberlanjutan Cheng Beng sangat bergantung pada kemauan 

individu untuk mempertahankannya. Di beberapa daerah, tradisi ini 



59 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

 

masih kuat, tetapi di kota besar terkadang mulai dianggap sekadar budaya tanpa 

pemahaman makna yang menyertainya. Meski kremasi semakin umum dan 

beberapa tahapan ritual mengalami penyederhanaan, mereka percaya bahwa inti 

tradisi yakni menghormati leluhur, menjaga silsilah, dan mempertahankan nilai 

keluarga tetap dapat dilestarikan jika ada usaha untuk mengenalkan maknanya 

kepada generasi baru. Dengan demikian, masa depan Cheng Beng berada di tangan 

keluarga yang terus menjaga warisan ini agar tetap relevan dan diteruskan lintas 

generasi. 

Dalam menjalani tradisi Cheng Beng, para narasumber menggunakan 

berbagai simbol yang memiliki makna tersendiri, mulai dari dupa dan lilin sebagai 

media penghormatan serta penyampai doa kepada leluhur, hingga bunga yang 

ditaburkan sebagai bentuk penghormatan dan pembersihan simbolis. Mereka juga 

membawa makanan persembahan seperti buah, kue tradisional, atau makanan 

favorit leluhur sebagai simbol ingatan dan rasa terima kasih. Kertas sembahyang 

baik dalam bentuk uang emas, perak, atau perlengkapan lain seperti pakaian dan 

kendaraan berbahan kertas dibakar sebagai simbol pemberian rezeki dan bekal 

untuk leluhur di alam lain, disertai “surat jalan” agar persembahan tersebut sampai 

kepada mereka. Beberapa keluarga juga memiliki detail unik, seperti menempatkan 

kue wajik di atas bongpay (nisan) sebagai tanda bahwa makam telah dikunjungi, 

atau menancapkan kertas Tecua di gundukan makam sebagai penanda 

penghormatan. Selain itu, air putih, teh, serta berbagai jenis kue dan buah sering 

digunakan untuk melengkapi persembahan sesuai aturan simbolis keluarga masing- 

masing. Keseluruhan simbol tersebut menjadi perangkat penting yang memperkuat 

makna spiritual, rasa bakti, dan hubungan emosional antara keluarga dan leluhur 

dalam setiap pelaksanaan Cheng Beng. 

Tradisi Cheng Beng, sebagaimana digambarkan para narasumber, 

memperlihatkan bagaimana masyarakat menurut perspektif Mead terbentuk melalui 

proses interaksi yang berkelanjutan, di mana keluarga-keluarga Tionghoa saling 

berpartisipasi, merespons, dan membangun makna bersama lewat simbol- simbol 

yang mereka gunakan. Dalam praktik Cheng Beng, interaksi hangat antar



60 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

anggota keluarga mulai dari gotong royong membersihkan makam, menyiapkan 

sesaji, menyalakan dupa, hingga berbagi cerita tentang leluhur menjadi pola 

tindakan sosial yang tidak pernah statis, tetapi terus diperbarui setiap tahun. 

Keluarga berperan sebagai wahana utama pewarisan nilai, mengajarkan generasi 

muda makna di balik ritual sehingga tradisi tidak hanya menjadi serangkaian 

tindakan, tetapi juga bagian dari proses sosial yang membentuk cara individu 

memahami diri mereka sebagai bagian dari kelompok. Perubahan- perubahan 

yang terjadi seperti penyederhanaan persiapan atau meningkatnya praktik 

kremasi menunjukkan bagaimana masyarakat terus bergerak, menyesuaikan 

bentuk tanpa kehilangan makna inti yang dibagikan melalui interaksi simbolik. 

Simbol-simbol seperti dupa, lilin, bunga, makanan, teh, air, uang kertas, hingga 

benda-benda kertas berbentuk pakaian atau kendaraan menjadi alat komunikasi 

sosial yang memungkinkan nilai penghormatan kepada leluhur tetap hidup dalam 

kesadaran kolektif. Keberlanjutan tradisi di masa depan pun bergantung pada 

bagaimana keluarga menjaga ritme interaksi ini, memperlihatkan bahwa society 

menurut Mead bukan entitas yang tetap, melainkan proses sosial dinamis yang 

terus terbentuk melalui tindakan bersama, komunikasi simbolik, dan keterlibatan 

generasi yang saling menghidupkan tradisi Cheng Beng dari masa ke masa. 

 

Berdasarkan hasil wawancara dengan narasumber, dapat dipahami bahwa tradisi 

Cheng Beng bukan sekadar ritual tahunan yang dilakukan secara turun-temurun, 

melainkan memiliki makna yang sangat mendalam bagi masyarakat Cina 

Benteng. Tradisi ini tidak hanya berkaitan dengan aktivitas ziarah makam, tetapi 

juga menjadi ruang penting dalam membangun kembali hubungan keluarga, 

mengenang leluhur, serta menjaga nilai-nilai budaya yang telah diwariskan dari 

generasi ke generasi. 

Cheng Beng pada dasarnya dimaknai sebagai bentuk penghormatan dan bakti 

kepada leluhur. Namun, dalam praktiknya, makna tersebut berkembang menjadi 

lebih luas. Bagi masyarakat Cina Benteng, Cheng Beng menjadi momen reflektif 

untuk mengingat asal-usul keluarga, menghargai jasa para pendahulu, serta 

menyadari bahwa kehidupan saat ini tidak terlepas dari peran generasi 

sebelumnya. Hal ini sejalan dengan konsep xiao atau bakti, yang menjadi nilai 



61 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

utama dalam tradisi Tionghoa dan masih dijaga hingga kini, meskipun telah 

mengalami penyesuaian dengan konteks budaya lokal. 

Menariknya, Cheng Beng tidak hanya dimaknai sebagai kegiatan religius semata, 

tetapi juga sebagai tradisi sosial yang memiliki fungsi mempererat hubungan 

kekeluargaan. Dalam praktiknya, momen ini menjadi waktu di mana anggota 

keluarga yang telah tersebar kembali berkumpul. Bahkan, dalam beberapa kasus, 

Cheng Beng menjadi satu-satunya waktu dalam setahun di mana seluruh anggota 

keluarga dapat bertemu. Hal ini menunjukkan bahwa Cheng Beng memiliki 

peran penting sebagai media pemersatu keluarga, sekaligus sarana menjaga 

keharmonisan hubungan antargenerasi. 

Selain itu, pelaksanaan Cheng Beng pada masyarakat Cina Benteng 

menunjukkan adanya proses akulturasi budaya yang kuat. Hal ini terlihat dari 

penggunaan berbagai unsur lokal dalam rangkaian ritual, seperti ketupat, lepet, 

serta makanan khas Nusantara lainnya. Unsur-unsur tersebut tidak hanya 

berfungsi sebagai pelengkap ritual, tetapi juga mencerminkan identitas 

masyarakat Cina Benteng sebagai kelompok peranakan yang hidup di antara dua 

budaya, yaitu budaya Tionghoa dan budaya lokal Indonesia. Dengan demikian, 

Cheng Beng tidak lagi dimaknai secara kaku sebagai tradisi Tionghoa murni, 

melainkan sebagai hasil percampuran budaya yang telah berlangsung secara 

turun-temurun.  

Makna simbolik dalam tradisi Cheng Beng juga tergambar dari berbagai jenis 

persembahan yang digunakan. Makanan seperti ayam, ikan, dan daging memiliki 

filosofi tersendiri yang mengajarkan nilai-nilai kehidupan, seperti kerja keras, 

kehati-hatian, serta ketekunan. Selain itu, penggunaan kertas sembahyang dan 

perlengkapan ritual lainnya mencerminkan kepercayaan masyarakat terhadap 

hubungan antara dunia manusia dan dunia leluhur. Meskipun tidak semua 

generasi muda memahami makna simboliknya secara mendalam, praktik ini 

tetap dijalankan sebagai bentuk penghormatan dan pelestarian tradisi. 

Lebih jauh, Cheng Beng juga menunjukkan bahwa penghormatan terhadap 

leluhur tidak terbatas pada mereka yang dimakamkan di pemakaman. Bagi 

keluarga yang leluhurnya telah dikremasi, penghormatan tetap dilakukan melalui 

sembahyang di rumah atau di tempat tertentu, seperti rumah abu atau aliran air. 



62 
Analisis Komunikasi Simbolik…, Fanny Valencia Wiguna, Universitas Multimedia Nusantara 

 

Hal ini menegaskan bahwa esensi Cheng Beng bukan terletak pada bentuk fisik 

makam, melainkan pada sikap batin, rasa hormat, dan kesadaran akan jasa para 

leluhur. 

Secara keseluruhan, tradisi Cheng Beng dalam masyarakat Cina Benteng dapat 

dipahami sebagai bentuk konstruksi realitas sosial yang terbentuk dari interaksi 

antara nilai budaya, kepercayaan, dan pengalaman sosial masyarakat. Tradisi ini 

tidak hanya berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana 

pelestarian identitas budaya, penguatan hubungan keluarga, serta media 

pewarisan nilai kepada generasi muda. Melalui Cheng Beng, masyarakat Cina 

Benteng mempertahankan kontinuitas budaya mereka di tengah perubahan 

zaman, sekaligus menunjukkan bahwa tradisi dapat tetap hidup dan relevan 

ketika dimaknai secara kontekstual. 


